
1UNAH Campus Copán

RosalilaRe
vi
st
a

Año 1, n.º 12, diciembre, 2025

Campus
Copán



2 UNAH Campus Copán

A lo largo de la historia de las letras hondureñas nos 
encontramos con varias revistas memorables que, 
incluso, trascendieron en el tiempo más allá de las 

fronteras patrias. Sin embargo, esa no ha sido la nor-
mativa, muchísimas revistas perecieron en el intento o 
se ahogaron en los primeros ejemplares. Los que nos 
hemos comprometido con la Revista Rosalila nos con-
gratulamos con la publicación del ejemplar número XII. 
Hemos tenido la dicha de contar con colaboraciones de 
prestigiosos académicos, dentro y fuera de Honduras, 
que nos han confiado sus trabajos de mucho valor in-
telectual. Todo ello nos compromete para seguir contri-
buyendo desde nuestros espacios educativos y cultura-
les a forjar el país que todos merecemos, especialmente 
pensando en un valioso legado nacional.

La Revista Rosalila, en este número, rinde reconoci-
miento a través de una entrevista a la talentosa antropó-
loga ecuatoriana, Isabel Pérez Chiriboga, quien por más 
de tres décadas ha impulsado notables investigaciones 
y contribuido en el país con la difusión, valoración y for-
talecimiento de nuestro patrimonio nacional.

En el presente ejemplar se incluyen novedosos ar-
tículos, y hemos procurado esa mezcla entre los con-
sagrados autores; Mario Ardón Mejía, Rodolfo Pastor 
Fasquelle, Gloria Lara Pinto, Jorge Federico Travieso y los 
jóvenes intelectuales que, con sus investigaciones entre 
la historia y la antropología vienen ganando espacios 
significativos: Manuel Cardona Amaya, José Cáceres, 
José David Guerra y Carlos Gallardo, este último desde 
su perspectiva histórica manifiesta que la Cofradía, ins-
titución de origen europeo e instrumento del proceso 
de evangelización, fue adoptada al interior de las co-
munidades de indígenas y ladinos, quienes le propor-
cionaron una personalidad propia y la convirtieron en 
una especie de refugio para preservar algunas de sus 
creencias ancestrales y aceptar las nuevas de acuerdo 
con su propia visión y conveniencia.

Rubén Darío Paz
Director de Gestión Cultural, UNAH Campus Copán

Editorial

La Revista Rosalila se diseña y diagrama con el apoyo técnico de la 
Dirección de Investigación Científica, Humanística y Tecnológica, DICIHT.

Créditos
Luis Gerardo Aguirre Cálix, director UNAH Campus Copán.
María Filomena Milla Gámez, Secretaría Académica, UNAH Campus Copán.
Rubén Darío Paz, director de Gestión Cultural, UNAH Campus Copán

Coordinación 
Rubén Darío Paz

Consejo Editorial
Águeda Chávez, UNAH Campus El Paraíso
Marco Antonio Madrid, UNAH Campus Cortés
Israel Serrano, UNAH Campus Comayagua
Rolando Sierra Fonseca, FLACSO, Honduras. 
Sixta Yesenia Martínez, Ciudad Universitaria, UNAH.

Colaboradores
Betulia Bautista Pineda

Corrección y estilo 
Águeda Chávez

Diseño y diagramación
Rony Amaya Hernández, DICIHT

Foto de portada
Iglesia La Meced, Erandique, Lempira.  
Foto: Rubén Darío Paz©

©Revista Rosalila
Universidad Nacional Autónoma de Honduras, Campus Copán,
Dirección de Gestión Cultural, Edificio Administrativo, Barrio Villa Belén, 
Santa Rosa de Copán, Copán, Honduras, C.A.
www.curoc.unah.edu.hn/rosalila, ruben.paz@unah.edu.hn

Índice
Isabel Pérez Chiriboga.......................................................................................................................	 3
Las cofradías del obispado de Honduras a fines del siglo XVIII y sus 
implicaciones en el mundo indígena y ladino..................................................................	 7
Conflicto agrario y búsqueda de justicia, siglos XVII y XVIII: tierras indígenas en 
el valle de Copán..................................................................................................................................	 17
Discapacidad en la Historia Colonial y Republicana de Honduras 
(1502-1876)................................................................................................................................................	 33
Dos edificios, un colegio: el instituto Álvaro Contreras y sus espacios educativos 
(1874-1974)...................................................................................................................................................	 47
Las políticas educativas y la formación de maestros en la Escuela Normal de 
Varones de Honduras entre 1906-1924.........................................................................................	 55
Crimen y castigo en América Latina en el siglo XXI.......................................................	 65
Trayectorias compartidas en la antropología aplicada hondureña......................	 77
Levantamiento de Ángel y Pago de Agua, dos ritos Lencas, ensayo etno 
fotográfico de Jorge F. Travieso...................................................................................................	 83



3UNAH Campus Copán

Isabel Pérez Chiriboga

En la Revista Rosalila, desde las primeras ediciones, se 
han realizado entrevistas, homenajes a personajes dis-
tinguidos, ya sean hondureños o extranjeros que han 
contribuido notablemente en el desarrollo nacional 
desde las distintas disciplinas académicas o artísticas, 
con lo cual la trayectoria y la entrega al país es meritoria 
de resaltar. 

En esta edición, conversamos con la ecuatoriana 
Isabel Pérez Chiriboga, antropóloga e investigadora, 
afincada en Honduras desde hace más de tres décadas 
y con aportes académicos sustanciales.

1. Coméntenos, sobre su formación académica y en qué contexto 
se estableció en Honduras.
Soy antropóloga sociocultural de formación, inicié mis 
estudios de licenciatura en la Universidad Católica de 
Ecuador y los finalicé en la Universidad de North Texas 
State University. La maestría y doctorado los realicé en 
la Universidad de Illinois en Urbana Champaign. Llegué 
a Honduras por matrimonio, conocí a mi esposo, Jorge 
Travieso, en la universidad de Illinois y decidimos vivir 
en Honduras, por lo que decidí realizar la investigación 
y tesis de doctorado en la Moskitia1 hondureña.

2. ¿Cuáles son las iniciativas o proyectos que usted ha desarro-
llado en Honduras, que mayores satisfacciones profesionales le 
han generado?
En Honduras he trabajado como catedrática en la Es-
cuela Agrícola Panamericana, conocida como Univer-
sidad Zamorano, además he participado en la imple-
mentación de proyectos de desarrollo social, ambien-
tal y económico con varias organizaciones de coope-
ración al desarrollo y he sido consultora. Mi trabajo me 
permitió visitar prácticamente todo el país y conocer a 
profundidad la Honduras rural. Aprecio profundamen-
te las relaciones que logré construir con diversos gru-
pos culturales hondureños.

Trabajé con mujeres tejedoras de fibras naturales 
en Santa Bárbara, registramos todo el proceso de culti-
vo de las diferentes fibras y las técnicas para secar, pre-
parar y tejer la gran variedad de productos en la región. 
Con apoyo de un artesano colombiano y una diseña-
dora hondureña, trabajamos para afinar técnicas de te-
ñido, nuevos modelos de productos y ampliación de 
mercados. El tejido de fibras naturales es el patrimonio 

1Los términos miskitu y moskitia, están escritos en idioma materno, hablado por este grupo culturalmente diferenciado, asentado entre la frontera de Hon-
duras y Nicaragua. También es válido misquito y mosquita en el idioma español. 

Isabel Pérez Chiriboga, antropóloga e investigadora.



4 UNAH Campus Copán

de las mujeres en muchos pueblos de Santa Bárbara, 
les ha permitido tener ingresos y mantener sus familias. 
Ahora enfrentan retos significativos tecnológicos y de 
marcado para competir en un mercado exigente tanto 
en costos como en calidad. 

He trabajado en varios proyectos orientados a 
fortalecer destinos y productos turísticos ligados a la 
extraordinaria naturaleza del país. Con mi equipo de 
trabajo formamos y equipamos a jóvenes que ya están 
ofreciendo tours para hacer senderismo y otros depor-
tes en áreas protegidas como Celaque, en el Lago de 

Yojoa, La Tigra y muchos otros lugares. También desa-
rrollamos la estrategia nacional de aviturismo y capa-
citamos a guías nacionales y locales. Con apoyo de la 
Asociación Hondureña de Ornitología, fortalecimos a 
clubes de niños y jóvenes observadores de aves en va-
rias regiones del país. En turismo también diseñamos, 
con los actores locales, eventos para el intercambio 
cultural entre regiones como Gracias Convoca en la ciu-
dad de Gracias, Lempira y el Lago Fest entre otros.

3. ¿Cuáles son esas lecciones de vida, en función de su trabajo 
de campo en La Mosquitia hondureña?
En la Moskitia realicé tres trabajos importantes para 
mí: el primero está contenido en mi libro Espíritus de 
Vida y Muerte: los Miskitu hondureños en época de guerra. 
El título hace referencia tanto al contenido como a la 
época y el contexto de esta etnografía. El trabajo de 
campo lo inicié en 1989 hasta 1995, época en la que la 
Moskitia hondureña estaba llena de refugiados misqui-
tos nicaragüenses y de combatientes en el marco de la 
guerra de la Contra. Una lección de vida fue conocer 
cómo se construía el discurso político cultural entre 
miskitos nicaragüenses y hondureños. Ambos grupos 
vivían realidades diferentes, pero ambos construyeron 
su discurso identitario sobre la base del origen mítico 
de su pueblo; el discurso, por su puesto, difería ya que 
las necesidades históricas de ambos pueblos eran di-
ferentes.

Años más tarde realicé un estudio sobre el im-
pacto y la interpretación cultural del VIH-SIDA en dos 
pueblos miskitos, Brus Laguna y Puerto Lempira. Mi 
conocimiento de la cosmología misquita y de las prác-
ticas médico-religiosas locales me ayudó para analizar 
cómo, desde la cultura local, interpretaban el origen de 
esta enfermedad y los procedimientos para la protec-
ción o prevención y el tratamiento. La cosmología mis-
kita influía en las decisiones sobre el VIH SIDA tomadas 
por diferentes segmentos de la población incluyendo 
a enfermeras, pastores, educadores y autoridades mu-
nicipales.

Mi tercera experiencia fue en La Moskitia nicara-
güense, en donde participé como catedrática en la 
Maestría en Antropología y Derechos Humanos ofre-
cida por URACCAN en Bilwi para profesionales de la 
región Atlántica. Aprendí mucho sobre los diversos 

Isabel Perez Chiriboga, en una de sus tantas visitas al interior de Hon-
duras, donde la temporada de la cosecha y secado de café se ex-
tiende hasta marzo.



5UNAH Campus Copán

temas de investigación seleccionados para las tesis de 
maestría.

4. Los sukia y los prapit siguen formando parte de la cosmovisión 
misquita, o existen riesgos de desaparecer ante la llegada de 
sectas religiosas, que con frecuencia prohíben prácticas animis-
tas.
En 1989 ya existían tensiones entre los grupos religio-
sos de base cristiana y la cosmología miskita. Sin em-
bargo, en el contexto de la guerra, la cosmología mis-
kita proveyó de significados, explicaciones y fuerza cul-
tural para enfrentar tantos retos sociales, económicos y 
políticos. Los sukias contribuían a sanar enfermedades 
de toda índole y fueron cruciales para tratar la enferme-
dad cultural conocida como Bla Kira (histeria colectiva 
en vocabulario occidental); Bla Kira tuvo un repunte en 
la época de guerra y afectó no solamente a adolescen-
tes, sino a soldados miskitos. En este contexto también 
resurgieron los prapit cercanos a los campamentos de 
refugiados, personalmente me entrevisté con un prapit 
que estaba finalizando su proceso de iniciación. Esto 
es importante ya que en la jerarquía religiosa miskita 
el prapit es una persona de mucho poder espiritual, 
mayor al de los sukias, con capacidades de predecir o 
profetizar a nivel regional. Mi aprendizaje fue que en 
épocas de convulsión social la cosmología local es un 
pilar que ayuda a resistir e interpretar realidades y vi-
vencias complejas y dolorosas.

5. ¿Cómo entender la enfermedad de Bla Kira en el contexto 
misquito?
El Bla Kira o Crisi Signis es una enfermedad cultural co-
nocida como histeria colectiva. En el libro Espíritus de 
Vida y Muerte dedico todo un capítulo para describir y 
analizar este comportamiento. Existe tanto en La Mos-
kitia hondureña como en la nicaragüense. En momen-
tos de mucho estrés o encierro una persona o grupos 
de personas pierden control de sí mismas, y con una 
fuerza extraordinaria corren por la comunidad hasta 
caer exhaustos. Esto sucede a adolescentes, principal-
mente mujeres, cuando experimentan el cambio de 
vida de niña a mujer; a comunidades cuando están ais-
ladas porque creció el río y no pueden salir, a jóvenes 
profesores encerrados por algunos días en centros de 
capacitación, y en la época de guerra a soldados en-

cerrados en campamentos. La familia y la comunidad 
se preocupan mucho cuando hay casos de Bla Kira, ya 
que, además, es muy contagioso.

La cosmología miskita define la geografía y los es-
pacios culturales-humanos y los espacios de la natu-
raleza y los espíritus. La salud física y emocional de las 
personas y los pueblos depende de un respeto y deli-
cado balance entre estos espacios. Toda enfermedad 
es un desequilibrio o intrusión del mundo espiritual al 
cultural y Bla Kira sigue los mismos patrones.

6. Su libro, Espíritus de Vida y Muerte: los Miskitu hondureños 
en época de guerra. es un referente para comprender los años 
ochenta en el contexto de la Guerra Fría. ¿A la fecha qué otros 
temas quedaron al margen de esa problemática que deberían de 
seguirse investigando?
El departamento de Gracias a Dios, conocido en Hon-
duras como La Moskitia, históricamente ha estado des-
vinculado del país, hay pocas y malas comunicaciones 
terrestres, limitadas comunicaciones marinas y costo-
sas comunicaciones aéreas. La población miskita es la 
mayoritaria en la región, pero también existen pobla-
ciones tawahkas, garífunas, pech y mestizas. La región 
tiene muchos retos en todos los campos del desarro-
llo humano y, por supuesto, hay tensiones en el uso 
y aprovechamiento de recursos naturales y especial-
mente en la propiedad de la tierra. 

Isabel Perez Chiriboga,  nos recuerda que el trabajo de campo, con-
stituye la base de la investigación  antropologica.



6 UNAH Campus Copán

7. ¿Cuáles deberían ser esas estrategias desde el Estado para 
insertar a La Mosquitia en los planes de desarrollo nacional? 
La presencia del Estado es limitada y débil; como ya lo 
indiqué las comunicaciones son limitadas y esto influ-
ye en el alto costo del transporte de personas y bie-
nes. En el campo económico existen, como en todo el 
país, actividades de subsistencia vinculadas a la tierra 
y a la pesca en ríos, lagunas y mar. Los medios de vida 
de subsistencia son importantísimos para el sustento y 
salud familiar, esta es una estrategia vital. También exis-
ten grupos organizados para la producción de bienes 
con demanda nacional e internacional como el cacao, 
granos básicos y la pesca. La población miskita, como 
toda población, desea educarse, esta es otra estrategia 
en la que se debe invertir para elevar la calidad de la 
educación básica y apoyar a las familias para que sus 
hijos tengan mayor acceso a educación técnica y su-
perior. Adicionalmente, La Moskitia enfrenta retos de 
seguridad por la presencia del narcotráfico. Esto afecta 
la vida diaria y el desarrollo. Solo el Estado tiene la ca-
pacidad de enfrentar esta problemática.

8. ¿Cómo definir estrategias de convivencia en un territorio cul-
turalmente diferenciado como La Mosquitia hondureña, ante la 
presencia de ladinos que imponen sus prácticas y transforman 
los paisajes?
En La Moskitia sí se han ejecutado proyectos innova-
dores para mantener la titularidad de la tierra de forma 
colectiva y no individual. A partir de 1992 con apoyo de 
investigadores, la cooperación internacional, el Gobier-
no y las organizaciones indígenas se creó el concep-
to de Concejos Territoriales que son una herramienta 

fundamental para la protección de los derechos terri-
toriales, la promoción del autogobierno y la gestión 
sostenible de los recursos naturales en la región. Por 
décadas se ha trabajado en la delimitación territorial de 
cada concejo, su organización interna y sus capacida-
des para autogobierno. Paralelamente, en la región se 
mantiene la estructura nacional de municipios y auto-
ridades municipales. Ambas estructuras chocan y hay 
conflictos. Los municipios reciben la transferencia del 
Gobierno para su operación, los Concejos Territoriales 
no son parte del Estado y, por lo tanto, no pueden eje-
cutar fondos públicos. Por otro lado, Honduras recono-
ce la titularidad individual o derecho pleno de uso de 
la tierra, pero también existe el derecho colectivo de la 
tierra. Ambos sistemas requieren de supervisión legal 
para su gestión territorial, sin embargo, en el país y en 
La Moskitia la compravventa de tierra a través de tratos 
personales es común, es ahí en donde mantener la pro-
piedad colectiva es muy difícil. En la compraventa priva-
das de tierra participan tanto mestizos como miskitos. 

9. ¿Podría describirnos esos retos pendientes en cuanto a su 
labor de investigadora, y darnos sugerencias para los jóvenes in-
vestigadores en el mundo de la antropología y disciplinas afines?
Los campos de investigación son amplios, los pueblos 
no son estáticos y el cambio cultural es dinámico, por 
lo que siempre habrá temas necesarios de investigar 
en los campos sociales, económicos, políticos y am-
bientales. Mi recomendación para los jóvenes investi-
gadores es que busquen organizaciones con presencia 
local y definan temas que aporten a los intereses de 
estas organizaciones locales.



7UNAH Campus Copán

Las cofradías del obispado de Honduras a fines del siglo 
XVIII y sus implicaciones en el mundo indígena y ladino

*Historiador, investigador y docente de Historia en la Universidad Nacional Autónoma de Honduras.

Abstracto
Es ampliamente conocido que, inmediatamente después de su arribo al continente americano, los españoles 
desarrollaron un proceso sistemático de ocupación, conquista y colonización de los territorios habidos mediante 
una favorable donación pontificia que fuera ratificada en el Tratado de Tordesillas de 1493. Esto generó un par de 
situaciones: el compromiso por parte de la corona hacia el papado y el fuerte protagonismo de la iglesia católica 
en la colonización a través de la evangelización.

Este artículo intenta ofrecer una visión alterna de ese proceso de evangelización desde la perspectiva de una 
institución con fines religiosos, pero que trascendió este ámbito y se adentró, al igual que la iglesia misma, en 
todas las esferas de la vida comunitaria colonial.

Se intenta demostrar que la Cofradía, institución de origen europeo e instrumento del proceso de evangeli-
zación, fue adoptada al interior de las comunidades de indígenas y ladinos, quienes le proporcionaron una per-
sonalidad propia y la convirtieron en una especie de refugio para preservar algunas de sus creencias ancestrales 
y aceptar las nuevas de acuerdo con su propia visión y conveniencia.

Palabras Clave: Cofradías, evangelización, Período Colonial, sincretismo.

La cofradía en el engranaje colonial
Además de la organización eclesiástica desplegada a 
lo largo y ancho de sus territorios americanos, los es-
pañoles fueron trasladando –o en su defecto crean-
do– instituciones políticas, económicas y religiosas 
que pudieran hacer más eficaz el proceso colonizador 
y administrativo.

En el caso que nos ocupa, la Cofradía, una institu-
ción con connotaciones religiosas, gremiales y de apo-
yo fraterno que nace alrededor del siglo XI en la Eu-
ropa medieval, pasó de España a América sin grandes 
variantes, fundándose las primeras hermandades ya 
durante los primeros años de la conquista. Fieles a su 
origen, las cofradías se fundaban con fines caritativos, 
fraternos y económicos, pero dirigidas principalmente 
para sostener el culto en las nacientes comunidades, 
por lo que requerían de la autorización del Obispo.

Carlos Gallardo Nieto*

Aun cuando algunas fuentes indican que desde un 
inicio ya se constituyeron cofradías entre los indíge-
nas, la reglamentación de la época indica que dichas 
instituciones eran controladas por la Corona y que en 
las mismas se restringía el acceso de los indios, o esta-
ban reservadas exclusivamente para los españoles, en 
momentos en que la evangelización de la población 
indígena se encontraba aún entre el entredicho y la re-
afirmación, previo a las disposiciones tridentinas.

Vemos el caso de la Cofradía de Nuestra Señora de 
la Guadalupe (México), con su Cédula de 1o. de mayo 
de 1551, que indica:

“Hecho presente al Rey el Prior y Fraile del Monasterio 
de Nuestra Señora de Guadalupe que sus progenitores 
por la devoción que tenían a esta milagrosa ymagen, y 
atendiendo a las muchas limosnas que en el se hacían 
cada día a los pobres y gastos que impedía en hospita-



8 UNAH Campus Copán

les, y estudios que tenía, tubieron a bien que en todos 
estos Reynos andubiese la ymprenta de dicho monas-
terio; y suplicaron a los sumos pontífices diesen licen-
cia para ello, y que se pudiesen escrivir por tales de él 
los que quisiesen gozar de los sufragios, y misas que en 
aquella casa se hiciesen; y que eran informados que las 
audiencias, justicias, y prelados de Yndias no consen-
tían entrasen por cofrades privando por esta causa a 
sus ánimas del bien espiritual y a dicho monasterio de 
las limosnas: a consequencia de su súplica: las mandó 
no pusiesen impedimento a las personas que quisiesen 
en aquellas partes por su devoción serlo de la Casa de 
Nuestra Señora de la Guadalupe, ni a los factores de ella 
asentar y recibirlo, antes a estos, y a los procuradores 
les favoreciesen y dejasen recaudar las limosnas que se 
diesen, y ofreciesen para dicha casa, con tanto que esto 
no se entienda por ahora con los yndios, sino solamente 
con los españoles que de su voluntad quisieren entrar 
en dicha cofradía, y darla...”

En la Capitanía General de Guatemala encontramos 
referencias de cofradías de españoles desde 1527, ape-
nas a tres años de establecerse Santiago de los Caballe-
ros de Guatemala. Al respecto, el presbítero Domingo 
Juarros y el autor Flavio Rojas Lima dan cuenta de la 
Cofradía de la Inmaculada Concepción de Nuestra Se-
ñora, asentada en la ciudad y registrada como cofradía 
de españoles en las actas de los cabildos celebrados 
por el Ayuntamiento de dicha ciudad.

Nacida en Europa, fue establecida en América en 
el mundo de los españoles, para los españoles. No obs-
tante, otros sectores como los indígenas y los grupos 
de ladinos surgidos de la dinámica social colonial fue-
ron adoptando paulatinamente las cofradías como ins-
titución religiosa, económica y cultural propia.

Puede asumirse fácilmente que esa adopción va es-
trechamente ligada al proceso de evangelización que 
acompañó -y pretendió justificar- la conquista y coloni-
zación de América, pero, probablemente va más allá, li-
gada al proceso de búsqueda de una identidad propia 
por parte de estos grupos, atrapados entre dos mun-
dos dispares. El proceso de conquista, como ya se sabe, 
implicó la destrucción del mundo indígena y generó 
el advenimiento de una nueva cultura, conocida como 
“mestiza” y, en Centroamérica, como la cultura ladina.

Se intentará dilucidar aquí, si dentro de ese pro-
ceso, tanto los indígenas como los ladinos adoptaron 
esta institución y la moldearon para ser refugio de su 
propia cultura, la de los primeros en destrucción y la de 
los segundos en construcción.

Se obviarán detalles de este proceso de decons-
trucción construcción y se partirá del hecho de que 
tras el concilio de Trento -1545-1563- existía una inten-
cionalidad de parte de los españoles para que los indí-
genas conformaran hermandades religiosas similares a 
las que ellos mismos habían fundado preliminarmente.

Por otra parte, la iglesia católica y sus instituciones 
fueron adquiriendo cada vez más arraigo al interior de 
las comunidades. Fue en palabras de Wortman “una 
institución española que llegó a ser totalmente ameri-
cana…” y “unía a los amerindios con la colonia”.

Escultura de la Virgen de Dolores, data de finales del siglo XVIII, una 
de las imágenes mejor logradas que se encuentra en la iglesia de los 
mercedarios en Gracias, Lempira. Foto: Rubén Darío Paz.



9UNAH Campus Copán

Como muestra, Juarros refiere a la cofradía de 
Nuestra Señora del Rosario, fundada el 1o. de noviem-
bre de 1559, en la que al principio solo se admitían co-
frades españoles y en la que otras dos hermandades 
adscritas a la misma estaban conformadas, una de ellas 
por indios y la otra por “morenos” y en las que para 
1808, fecha en que escribe su compendio, se recibían 
indistintamente gentes de todas las castas.

Los indígenas y la cofradía
Regularmente, los indígenas ingresaban a las cofradías 
en las que servían por un tiempo estipulado para luego 
retornar a sus labores habituales.

Montes Mozo afirma que, esto representaba una 
inconveniencia, ya que un indígena que servía en una 
cofradía o sacristía, al acabar su año de servicio “ade-
más de quedar arruinado, y lleno de deudas, ya no 
vuelve con el amor de antes a su antiguo trabajo del 
monte...”

Además, algunos curas ligados a las cofradías o a 
las sacristías, poseían un gran control sobre las mismas 
y explotaban a los indígenas utilizándolos en labores 
de servidumbre u obteniendo de ellos bienes y dinero, 
aspecto que tuvo particularmente mucha fuerza a ini-
cios del período colonial.
Flavio Rojas Lima agrega que:

el aprovecharse ilícitamente del trabajo y recursos de 
los indios no era conducta exclusiva de los religiosos, 
por supuesto, y podría decirse que ello sólo se daba gra-
cias a las condiciones generales del sistema colonial. En 
aquellos, sin embargo, tal comportamiento se canaliza-
ba por medio de las cofradías dedicadas a los santos y a 
los principios de la fe cristiana.

Thomas Gage denunciaba la explotación de los indios 
por parte de los religiosos, y relata, con fruición, los 
considerables ingresos en dinero, gallinas, pavos, ca-
cao, etc., que los mismos obtenía por intermedio de 
las cofradías y guachivales. No obstante, refiere a que 
existen en las cofradías “algunos indios ricos que han 
aprendido de los españoles”

Relacionado con esto, Antonio Larrazábal, repre-
sentante por Guatemala ante las Cortes de España, co-
mentaba en el año de 1810, que las cofradías eran per-
judiciales para la población y la agricultura, ya que se 

financiaban con las limosnas de los cofrades, además 
de que demandaban de parte de los indios su “servi-
cio” en las mismas por el término de un año, período 
durante el cual el indígena se dedicaba exclusivamen-
te a la labor religiosa dentro de estas instituciones, des-
cuidando totalmente su propio plantío o eliminando 
su aporte a la labor productiva en cualquier rubro de 
la economía.

Wortman también refiere a ello, indicando que ya 
a mediados del siglo XVII había demasiadas cofradías y 
que las mismas demandaban excesivamente la aten-
ción y la economía de los indígenas, además de servir 
de retén de las viejas tradiciones idólatras.

Flavio Rojas Lima refiere a lo que llama la “indi-
genización” de la cofradía como el efecto del com-
portamiento de estos hacia la misma, una institución 
impuesta por los españoles para la evangelización for-
zada del indígena, pero que terminó siendo adoptada 
por los explotados, los que le dieron un carácter sincré-
tico en el aspecto cultural.

Este efecto fue visualizado ya en su época, junta-
mente con la proliferación de estas en las comunida-
des indígenas. El mismo Larrazábal sostenía que algu-
nos curas afirmaban que los “indios se sublevarían si les 
quitan sus cofradías y costumbres; pero los que esto 
dicen dan a entender que ellos mismos serán los suble-
vados, a más de que no se pretende que radicalmente 
se extingan las cofradías sino el excesivo número de 
ellas...”

Desde los primeros tiempos, los indios podían per-
tenecer tanto a la cofradía como a la encomienda y en 
ocasiones a ambas. Al respecto, algunas cofradías pu-
dieron en determinado momento poseer encomien-
das, tal y como lo sugiere una Real Cédula fechada 
en el año de 1543, que prohibía que funcionarios del 
gobierno y otras instituciones, entre ellas las cofradías, 
pudieran poseer encomiendas. 

No obstante, en contraste con la cofradía que era 
cada vez más aceptada, la encomienda era cada vez 
más rechazada y cuestionada tanto por los indígenas 
como por muchos españoles. Los maltratos a los indios 
por parte de muchos encomenderos, los tributos que 
tenían que pagar, el excesivo trabajo, así como la pérdi-
da del sentido de protección, evangelización e instruc-
ción a que estaban comprometidos los españoles para 



10 UNAH Campus Copán

con los indios volvieron la encomienda muy impopu-
lar, teniendo que legislar la Corona en varias ocasiones 
con miras a regularla o suprimirla. 

En términos simples, la cofradía surge en las comu-
nidades indígenas con la intención de colaborar con la 
campaña de evangelización y la consiguiente “adop-
ción” de los indios de la fe católica. Esto, como efecto 
colateral, derivó en una paulatina asimilación de esta 
que la llevó a convertirse en refugio cultural indígena, 
permitiéndoles conservar algunas de sus costumbres, 
tradiciones y ritos que más bien se asemejaban a los 
antiguos rituales paganos precolombinos, como el 
caso de las danzas y celebraciones que se organizaban 
durante las fiestas del santo patrono y que tanto dis-
gustaban a las autoridades eclesiásticas.

Las razones de esta preferencia sobre la encomien-
da son variadas, sin embargo, nos limitaremos a enu-
merar las más importantes.

En primer lugar, el tipo de trabajo que se realizaba 
en las cofradías, que aún y cuando era en servicio de 
los curas, era mucho más leve y por lo tanto preferible 
al que realizaban en las encomiendas donde se les ex-
plotaba inmisericordemente.

En segundo lugar, a medida que aumentaban los 
bienes de las cofradías y los indígenas tenían acceso 
a los mismos, estos fueron notando que estas institu-
ciones representaban una salida a la ahogada situación 
económica en que los mantenían sumidos los españo-
les y la administración colonial.

Por último, el choque religioso derivado de la con-
quista. Al respecto, los indios se mostraban reacios a 
aceptar no solo una religión, sino un idioma e ideas 
y costumbres que no eran las suyas y no compartían, 
pero era una exigencia de los españoles. Fue entonces, 
al surgir las primeras cofradías indígenas y ser contro-
ladas por estos, que los indios encontraron en dichas 
congregaciones los medios de preservar sus rasgos 
culturales y sus antiguas creencias –ya en proceso de 
erradicación o transformación al combinarlos con los 
elementos culturales españoles y “crear” una institu-
ción diferente, pero con los mismos principios que la 
original, obligados a adaptarse, la cofradía fue el me-
canismo de adaptación que les satisfizo, en la medida 
que ellos iban tomando control de la misma, fundando 
cofradías propias y “haciéndoles creer” a los españoles 

que las manejaban tal y como la Corona y la Iglesia 
“mandaban”.

La cofradía era, tal y como lo afirma Rojas Lima, “...
una puerta de salida abierta por los mismos conquista-
dores en el laberinto social en que se hallaban perdi-
dos los indígenas...”.

Linda Newson establece, además, que la cofradía 
convenía a los indígenas ya que “...a pesar de la car-
ga económica que significaba para los indígenas per-
tenecer a una cofradía, obtenían a través de ellas una 
especie de identidad corporativa en un momento en 
que las influencias externas minaban sus comunida-
des. También, a medida que aumentaron las riquezas 
de las cofradías, para los indígenas representaron cierta 
seguridad y un mínimo de independencia económica.”

Newson afirma que las cofradías desarrollaron rápi-
damente intereses económicos y fueron, en particular, 
muy importantes entre los blancos y ladinos. En conse-
cuencia, la cofradía indígena y ladina se multiplicó os-
tensiblemente por toda América ya desde el siglo XVI. 

Tomás Gage afirma que prácticamente todos los 
pueblos de la región, por pequeños que estos fueran, 
estaban dedicados a algún santo o a la Virgen.

Inconveniencias de la cofradía en el engranaje colonial
Sin embargo, la mayoría de estas cofradías, así como 
los Guachivales no estaban orientadas totalmente a los 
fines religiosos que en teoría les ocupaban, ya que tal y 
como se dijo, entremezclaban prácticas religiosas cris-
tianas con otras de carácter pagano, lo que llevaría a la 
Corona a cuestionar su existencia en repetidas ocasio-
nes a lo largo del Período Colonial.

Ya a inicios del siglo XVII, específicamente el 15 de 
mayo de 1602, una Cédula Real advertía el peligro que 
representaba para los intereses de la Corona y de la 
Iglesia el hecho de que una cofradía estuviera maneja-
da enteramente por indios y negros, dando a entender 
que este tipo de personas no le darían “un buen uso”. 
La dicha Cédula menciona que:

“...conviniendo que en las que tenían los yndios y los 
negros, aya la decencia y buen orden que se requiere, 
y no ninguna demasía y escesso: mandó S.M. al Virrey, 
y Presidente de las audiencias asistiese siempre que se 
juntaren a sus congregaciones el prelado de la cassa en 
que se fundare la cofadria(sic)o una persona grave que 



11UNAH Campus Copán

el nombrare para que se proceda en ellas como convie-
ne para su educación y buenas costumbres...”.

Durante los siglos XVII y XVIII, las cofradías indígena y 
ladina se multiplican, crecen y se transforman de sim-
ples instituciones de carácter fraternal, doctrinario, en-
cargadas de velar por la evangelización de los indios y 
de aprovecharse en cierta escala de su fuerza de tra-
bajo, a organizaciones más complejas, siempre con un 
trasfondo religioso, pero con gran injerencia en la vida 
económica, social y cultural de las comunidades don-
de existían.

Referencias del año de 1663, indican que en pue-
blos donde no habitaban más de 100 indígenas, había 
10 o 12 cofradías. Dato que podría parecer un tanto 
exagerado, pero que mediante trabajo de campo se 
pudo constatar de que en la provincia de Honduras, 
poblaciones en las existía una sola parroquia, poseían 
dos o tres cofradías, como por ejemplo el caso de la 
comunidad de Cedros, cuya parroquia contaba con las 
cofradías del Señor Crucificado del Buen Fin, la cofradía 
advocada a San José, y la del Santísimo Sacramento.
Debe añadirse que, dado el aumento descontrolado, 
muchas no gozaban de estatuto legal o reconocimien-
to religioso. 

Conveniencias de la cofradía en el engranaje colonial
Al respecto, debemos recordar que la cofradía era una 
institución religiosa y como tal debía cumplir con las 
disposiciones de la Iglesia Católica y llevar a cabo las 
funciones y tareas que le estaban encomendadas, 
como ser: la manutención del culto a nivel local, el pago 
de obvenciones a los curas párrocos, financiamiento 
para la construcción de los templos, su acondiciona-
miento y, la adquisición de todos los implementos ne-
cesarios para el culto (cera, incienso, ornamentos, etc.). 
Para ello, debían manejar fondos, por lo que la Iglesia 
debió vigilar su comportamiento y recelar acerca de la 
fundación de cofradías sospechosas que para lo úni-
co que se creaban era para llevar a cabo celebracio-
nes muy onerosas que disgustaban a la misma, dado, 
a criterio de esta, su carácter pagano y que conllevaba, 
según el mismo criterio, el desvío de sus fondos a acti-
vidades ajenas al culto, en menoscabo de este y de la 
riqueza local.

Por otra parte, no puede soslayarse que la cofradía 
con su carácter de Obra Pía ayudaba significativamen-
te a mantener e incrementar el fervor religioso de sus 
miembros, ya que el solo hecho de pertenecer a la mis-
ma garantizaba al cofrade el obtener toda una serie de 
indulgencias y favores religiosos.

Entre sus funciones, la cofradía se encargaba de 
hacer posibles las celebraciones en fechas religiosas 
especiales, particularmente el día dedicado al santo 
patrón al que estuviera advocada la misma, celebracio-
nes que como ya se dijo, fueron regularmente muy mal 
vistas por las autoridades eclesiásticas debido a los “es-
cándalos, bailes y borracheras” que se llevaban a cabo 
en dichas fiestas. Aquellas cofradías con economía más 
holgada proveían recursos, desde reses hasta dinero, 
para cubrir los gastos en que incurrieran las celebracio-
nes, las cuales era regularmente muy onerosas para la 
institución, haciéndola caer ocasionalmente en déficits 
y deudas que muchas veces eran difíciles de superar.

Así, no eran pocas las cofradías que podían llegar 
a manejar una gran cantidad de bienes y fondos mo-
netarios, patrimonio que dependía mucho de la rique-
za de la región en que estas estuvieran situadas. Estos 
fondos monetarios podían obtenerse a través de las 
limosnas que se recogían en las misas y procesiones, 
por medio de las “salidas” de las imágenes de los san-
tos, a través de donaciones y sobre todo a través de 

Iglesia de Lepaterique, dedicada al Patrón Santiago, reciben la visita de 
peregrinos de Ojojona, en el mes de julio. Lepaterique es uno de los 
pueblos más antiguos de Honduras. Foto: Rubén Darío Paz.



12 UNAH Campus Copán

inversiones, préstamos con interés y ventas de produc-
tos agrícolas salidos de las haciendas que las cofradías 
poseían. Aun así, en muchas ocasiones, estos fondos 
resultaban insuficientes para llevar a cabo todas las ac-
tividades que las cofradías tenían a su cargo.

Está claro que no se puede desligar lo económico 
de lo religioso y viceversa, por lo que es importante de-
terminar cuál aspecto justificaba a cuál. Es cuestionable 
establecer si la cofradía existía como empresa económi-
ca al servicio del culto y se agenciaba fondos para cum-
plir con las exigencias de este o si funcionó como una 
institución religiosa que se fue haciendo cada vez más 
laica dedicándose a menesteres que no le competían 
mermando su interés por la evangelización y el culto 
en sí, toda vez que las autoridades coloniales conside-
raron que la conquista ideológica se había consumado.

Es cuestionable también la consideración de si la 
cofradía hubiese subsistido y podido hacer frente a las 
fuertes erogaciones que conocemos, como si se hubie-
ra mantenido como una institución de índole caritativa 
obteniendo fondos a través de limosnas y donaciones.

Por otra parte, es indiscutible que la cofradía cum-
plió una función trascendente en las comunidades 
locales en relación con el culto, pero también figuró 
significativamente haciendo crecer sus economías, for-
taleciendo su identidad cultural y diversificando acti-
vidades laborales que colaboraron grandemente en el 
progreso natural de dichas comunidades. Además de 
proporcionar prestigio social a sus miembros, en par-
ticular sus autoridades, que llevaban a cabo las tareas 
tanto de culto como de administración.

Las cofradías conformaron hermandades advoca-
das a un fin común (en este caso, el culto religioso a 
un santo) con lo cual, contribuyeron a desarrollar un 
sentido de identidad en las comunidades y que en 
gran medida entremezclaron tradiciones antiguas con 
la naturaleza cristiana de las mismas, lo que le dio ese 
carácter sincrético que ayudó a conservar y mante-
ner tradiciones indígenas, que de otra forma, ante el 
empuje de la nueva sociedad emergente se hubieran 
perdido dentro del proceso de asimilación de nuevos 
elementos, tanto culturales como económicos. Cla-
ro testimonio de esto son las ceremonias conocidas 
como Guancascos.

Ya desde inicios del proceso colonizador, ciertas 
festividades religiosas locales de indudable origen his-
pánico recibieron su aporte indígena a través de los 
cantos, bailes y música nativas, elementos estos que 
llegaron a ser tan importantes en dichas festividades 
que ya, para el año de 1555, durante el primer Concilio 
de México se trataba de limitar su práctica por conside-
rarla indecente y pagana.

Esta prohibición y muchas más que le sucedieron, 
poco o nada pudieron hacer y los cantos y bailes de 
origen prehispánico continuaron, constituyéndose en 
una herencia que aún persiste hoy en día, en el caso de 
Honduras, particularmente en el área de influencia len-
ca, donde los guancascos mantienen tradiciones pre-
téritas, apreciándose el marcado sincretismo cultural 
al que se ha hecho alusión y que las mismas cofradías 
manifestaban en sus celebraciones.

El culto a la virgen de La Candelaria es una advocación mariana 
católica, originada en Tenerife, España. En Honduras encontramos 
varios municipios, que la nombran patrona y le festejan a lo grande. 
Foto: Rubén Darío Paz.



13UNAH Campus Copán

Guancascos y otros ritos asociados a la cofradía
Con respecto al guancasco, este puede definirse como 
“…la reunión de carácter socio-religioso, con implica-
ciones de tipo económico y político que llevan a cabo 
dos pueblos, los cuales no han tenido problemas de 
tierras y que en la mayoría de los casos son vecinos. 
Tales festividades casi siempre son celebradas durante 
la feria del santo patrón de determinada comunidad.

En la actualidad, estos encuentros ceremoniales 
aún se celebran en ciertas regiones que tuvieron una 
marcada influencia lenca, como ser los departamen-
tos de Francisco Morazán, Comayagua, Santa Bárbara, 
Lempira, Intibucá y El Paraíso, entre otros.

La mayoría de los guancascos compartían una se-
rie de actividades ceremoniales comunes, como ser:
•	 La recolección de limosnas, lo cual era llevado a 

cabo por las imágenes de los santos,
•	 la invitación al encuentro y la aceptación,
•	 la preparación del santo con el consiguiente gasto 

en ornamentos y ropas para la imagen,
•	 el encuentro de los santos (acompañado de dis-

cursos, rezos, derroche de pólvora, saludos, velas, 
etc.),

•	 la procesión (el pueblo, autoridades y mayordo-
mos), desde el lugar del encuentro hasta la comu-
nidad anfitriona con alabanzas, rezos quema de 
pólvora, bailes al compás de la música de pito y 
tambor,

•	 danzas en al atrio de la Iglesia,
•	 ceremonias religiosas dentro de la Iglesia (misas, 

rosarios y alabanzas a los santos y que son parte 
esencial del guancasco),

•	 despedida del santo.

La importancia de la cofradía en la celebración del 
guancasco estriba en el interés de los mayordomos co-
frades por garantizar las actividades del culto.

Según las fuentes consultadas, la cofradía o mayor-
domía participaba en su realización a través de la orga-
nización, la coordinación de las diferentes actividades y 
ceremonias que se realizan alrededor del mismo, ade-
más de organizar las comisiones para la recaudación 
de limosnas dentro de su jurisdicción, así como fiestas 
bailables que proporcionan el acercamiento de las co-
munidades entre las cuales se celebra el guancasco.

Las cofradías conseguían así, una adaptación infor-
mal de ritos y prácticas católicas con creencias nativas, 
todo ello en torno a un santo o divinidad específica.

Según Manning Nash La importancia social del sis-
tema de cofradías estriba en el hecho de que todo el 
pueblo está relacionado con los santos y lo sobrenatural, 
por medio de los delegados que actúan en las cofradías.

Información soporte de primera mano pudo ob-
tenerse en los Libros de Cuentas de las Cofradía de San 
Francisco, existente en la comunidad de Yamaranguila, 
jurisdicción del Partido de Intibucá; Cofradía del Señor 
Crucificado del Buen Fin y la Cofradía del Patriarca San 
José, dos cofradías actuando conjuntamente y locali-
zadas ambas en la comunidad del Mineral de Cedros, 
jurisdicción del Partido de Cantarranas; y la Cofradía del 
Santísimo Sacramento, establecida en la Iglesia de San 
José del mismo Mineral de Cedros. Información que co-
rresponde a un período que abarca aproximadamente 
tres cuartos de siglo, desde la segunda mitad del siglo 
XVIII hasta el primer cuarto del XIX, en las postrimerías 
de la época colonial. Además, documentación variada 
referente a cofradías localizadas en diversos puntos del 
territorio de la Provincia de Honduras, que incluye infor-
mes de mayordomos, recuentos de bienes, litigios en-
tre cofrades y sacerdotes, y entre cofrades y particulares, 
así como solicitudes de préstamos, actas de fundación, 
etc. la mayoría en el Archivo Nacional de Honduras.

A través de la revisión de los libros de cuentas de 
algunas de las cofradías citadas pudo corroborarse los 
esfuerzos económicos de las mismas en el sostén de 
estas celebraciones, que se obviará por no ser el aspec-
to económico parte de este estudio.

Auge y proliferación de la cofradía en el engranaje colonial
En relación a la proliferación, en particular a lo largo del 
XVIII, y su funcionamiento sin gozar siquiera de apro-
bación canónica o Real, caso de los guachivales, gran 
cantidad de documentos de la época  indican que 
muchos de los encargados de las cofradías de aquel 
momento ignoraban cuando la propia había sido fun-
dada, estableciendo que esta era muy antigua y en los 
libros de cuentas en su poder no constaba su fecha de 
fundación, afirmando además que esta no estaba con-
firmada ni aprobada o no lo sabían por no constar en 
ningún documento.



14 UNAH Campus Copán

El auge de la cofradía fue particularmente alto 
durante el siglo XVIII. Al respecto, un informe presen-
tado en el año de 1791 por el entonces Obispo de la 
Diócesis de Comayagua, Fray Fernando de Cadiñanos, 
indicaba que el número de cofradías existentes en el 
obispado excedía las trecientas.

José Reina Valenzuela por su parte, indica que un 
siglo antes, durante el episcopado de Juan Vargas y 
Abarca (1677-1697), existían en el obispado 28 cofra-
días, repartidas principalmente entre el Real de Minas 
de Tegucigalpa (6) y Comayagua (4).

Un informe de mayordomos acerca de los bienes 
de la cofradía de Las Benditas Animas del Partido de Can-
tarranas, fechado en 29 de mayo de 1818 nos ilustra lo 
dicho anteriormente, indicando que los cofrades des-
conocían cuando había sido fundada o si tenía apro-
bación real:

“Esta Cofradía de las Benditas Animas de esta Iglesia de 
Cantarranas es muy antigua, y en los libros que existen 
no consta su principio. No consta ni hay instrumto algu-
no de aprovon Real. La representan los cofrades y dos 
mayordomos y diputados electos pr la hermandd en 
union del padre cura de esta Iglesia y el Juez Real, cuyos 
mayordomos sirven por un año...”

Llegó un momento en que las cofradías ya no solamen-
te sufragaban los gastos de las celebraciones, sino que 
incluso participaban directamente en el financiamiento 
de la construcción de los templos parroquiales, como 
el caso de la cofradía de San Francisco de Yamarangui-
la, la cual, durante los años de 1788 a 1792 invirtió 109 
reses en la manutención de los “oficiales” (obreros) que 
participaban en la construcción de la iglesia local o, en 
el caso de la licencia que en 1792, el Juez Eclesiástico 
del Partido de Tegucigalpa otorgó a la cofradía de in-
dios del pueblo de Comayagüela para que con la ven-
ta de ganado procedan a reparar su iglesia parroquial.

“A vos Dn Juan Franco Marquez, Cura Vico y Juez Ecco 
del Partdo de Tegusiga hacemos saber que en este dia 
hemos concedido nra licencia a los yndios del pueblo 
de Comayaguela pa que del dino q se halla puesto a 
reditos de la cofa de Concepon sita en dho pueblo se 
saque la cantidad de doscientos ps a mas de otros dos-
cientos qe por igal despacho libramos con fha de ayer 
veinte y siete del corrte, y cien reses de ganado bacuno 

del mismo fondo de cofradia pa que lo q produzca la 
venta de dhas cien reses que devereis con anuencia y 
acuerdo de Dn Pedro Martin de zelaya se imbierta por 
ambos en la obra de la ygla Parroql del enunciado pue-
blo, por tanto: ordenamos y andamos a vos el predho 
Cura, que luego que recivais esta nra orden  determi-
nacion, la hagais saver en forma a los hermanos de dha 
cofa a fin de qe os hagan entregar y entreguen dhas 
cantidades, y ganado bacuno, y se distribuya y gaste 
como va referido, otorgando a los mayordomos de la 
enunciada Obra Pia los recivos necesarios pa su descar-
go en las cuentas qe de su administon se les tomaren….
Dado en Comaya en veinte y ocho de Abril de mil setez-
tos noventa y dos años.

Fernando Obpo”

Ya controladas por los ladinos e indígenas, las cofradías 
asumieron una gran cantidad de funciones al interior 
de las comunidades, relacionadas con el culto, expan-
dían su radio de acción, sobre todo en el manejo de 
bienes. Las cofradías proporcionaban las obvenciones 
o pagos directos al cura párroco, cubrían los gastos re-
lacionados directamente con la Iglesia y el culto, que 
iban desde las misas “mesales” o “meseras”, que men-
sualmente el padre celebraba, las de celebraciones es-
peciales, como las de la octava de Corpus, las de ani-
versario de difuntos y las misas denominadas titulares 
o del Santo Patrón las cuales se pagaban a razón de 4 
a 5 pesos cada una.

Además, los pagos de Semana Santa (sermones, el 
pago de las “capas”, pitos y tambores, cebo, etc., que se 
usaban en las procesiones, la adquisición de los imple-
mentos mínimos para el ejercicio de las actividades re-
ligiosas, contándose entre ellos cera de diversos tipos, 
incienso, ocote, oropel para adornos, estoraque y las 
reparaciones menores que requerían los templos o las 
imágenes existentes en ellos.

Finalmente, las cofradías hacían frente a gastos que 
se destinaban precisamente a las actividades del culto 
religioso, pero que eran importantes dentro de las fun-
ciones generales de las cofradías, estos incluían entre 
otros: pólvora y cohetes necesarios para las festivida-
des, el pago del diezmo, los gastos en vaquerías, gastos 
en queserías, pago de visitas de curas a la comunidad, 
la cuarta episcopal, contribución al Colegio, pago de al-



15UNAH Campus Copán

bañiles y otros “oficiales” que se requerían en reparacio-
nes varias que no necesariamente tenían que ser en los 
templos, sino que también en propiedades que la co-
fradía poseía (potreros, casas, etc). Además, en ocasio-
nes se hacían contribuciones extraordinarias a la comu-
nidad (donaciones en casos de pestes, hambres, etc).

De todos los gastos anteriormente enumerados, los 
más onerosos eran muchas veces los de la pólvora y co-
hetes que se utilizaban en las celebraciones, gastos que 
aumentaban más la resistencia que oponían los curas al 
ejercicio de tales actividades por parte de los cofrades.

En un informe redactado en el año de 1775 en 
Guatemala, el entonces arzobispo de dicha ciudad, 
don Pedro Cortés y Larraz, afirmaba que estas celebra-
ciones, además de lo onerosas que eran, representa-
ban un gran perjuicio para la doctrina cristiana, ya que 
constituían solamente un pretexto para actividades 
indecentes de los indios, que con gran provisión de 
comidas y bebidas extendían sus bailes y música hasta 
altas horas de la noche.

El Arzobispo establece un recuento de perjuicios y 
conveniencias acerca de las cofradías y sus celebracio-
nes de la siguiente forma: En primer lugar su “cortedad 
de Capitales” como producto de sus celebraciones que 
suelen ser muy “gravosas”, luego, “el puro pretexto para 
sus deshonestidades, embriagueces y desordenes… 
ignorando “todas las verdades christianas” bajo la mi-
rada cómplice de los curas, luego, las fiestas privadas 
con gastos excesivos de fondos de las cofradías: “…En 
saliendo de la Iglesia, se junta concurso en casa del Ma-
yordomo en donde hai provisión de sus comidas, y be-
bidas, que llaman chumpipes, vatidos, pinoles, chicha, 
aguardientes, que comen, y beben hasta la embria-
guez. Tienen sus musicas, y vailes que llaman Funes, 
y zarabandas, en que pasan todo el día, y la noche en 
gravisimos excesos…” y se sorprende Cortez y Larraz 
acerca d ela posesión de fondos: “Yo no sé de donde 
lo sacan, y si solamente, que siempre me ha servido de 
grande admiración el que se saque de los Yndios tanto 
dinero, como perciben Curas, Alcaldes Mayores, y em-
plean en tributos, Yglesias y otros gastos…

Finalmente refiere a otras actividades ajenas al 
culto que las cofradías fueron manejando, sobre todo 
para agenciarse fondos, como ser: “usuras excesivas, 
gastos crecidos, y superfluos…”

También refiere a las conveniencias y necesidades, 
la mayoría en cuanto al culto, pero destaca particular-
mente la que refiere al apego que los indígenas mani-
festaban a estas instituciones. Afirma que: 

“Siendo mui antiguas, y que las quieren los Yndios, aun-
que sin idea christiana, entiendo, que lo mismo sería 
quitarlas, reformarlas, o alterarlas de cualquier modo, 
que alborotase los Yndios, abandonar los pueblos, y 
desconocer el nombre de christianos, como sucedio en 
años pasados, que habiendose quitado en el Partido, y 
Alcaldía de Sololá (segun relación del Cura de esta Pa-
rroquia) ni aun bautisar a sus hijos quisieron los Yndios, 
hasta, que se las bolvieron...”

La anterior descripción corresponde a lo que el arzo-
bispo Cortés y Larraz observó en tierras guatemaltecas, 
pero corrobora en un solo informe lo que los distintos 
libros de cuentas muestran en territorio hondureño: lo 
contradictorio de la institución, el “cariño” que los indí-
genas le tenían, las celebraciones escandalosas, el ca-
rácter económico y la importancia de dicha institución 
al seno de la Iglesia.

Finalmente, entrado el siglo XIX, tanto la economía 
colonial como, por consiguiente, la situación de las co-

El culto a la virgen de La Candelaria es una advocación mariana 
católica, originada en Tenerife, España. En Honduras encontramos 
varios municipios, que la nombran patrona y le festejan a lo grande. 
Foto: Rubén Darío Paz.



fradías, aparte de que recaía cada vez más en los cofra-
des y sus mayordomos alejándose del manejo e ins-
pección de los curas, entraba en una fase de recesión. 
Cofrades, administradores y curas párrocos coinciden 
en dicha aseveración, y aluden a cuando los curas po-
seían control directo de las cofradías “...las autoridades 
estaban unidas; no atendían a las quejas y fraudes de 
los indios; se atendían los curas, y he aquí mucho di-
nero, ninguna miseria, mucho culto al señor, nada de 
altanería; todo paz todo felicidad...”

Consumado ya el mayor esfuerzo en cuanto a 
evangelización se refiere, las cofradías de fines de los 
1700 y comienzos de 1800 funcionaban con una fuer-
te inclinación a resolver problemas financieros de las 
comunidades, así como los particulares, que los del 
propio culto, manifestándose más como verdadera 
empresas económicas y financieras, que como las ins-
tituciones de carácter piadoso que les dieron origen.

En Honduras, dada la particularidad de su compo-
sición social (entiéndase racial), la cofradía ladina fue 
la que probablemente mayor fuerza adquirió, con lo 
cual, su carácter sincrético, así como el manejo que los 
laicos mantenían en muchas de ellas, fueron teniendo 
más arraigo. La cofradía aún hoy en día subsiste en al-
gunas comunidades que se resisten a dejar escapar las 
tradiciones del pasado, como una forma de identidad 
cultural, que ha perdido vigencia, pero, sobre todo, el 
empuje económico que la caracterizó durante el pe-
ríodo colonial.

Bibliografía 
Ayala, Manuel Josef de.  Diccionario de Gobierno y Legisla-

ción de Indias. Tomo III. Ediciones de Cultura Hispánica, 
Madrid 1988.

Barahona, Marvin.  Evolución Histórica de la Identidad Nacio-
nal. Editorial Guaymuras, Tegucigalpa 1991.

Becerra, Longino. Evolución Histórica de Honduras. Editorial 
Baktun, Tegucigalpa 1988.

Bennassar, Bartolomé - Et Alter.  Léxico Histórico de España 
Moderna y Contemporánea. Ediciones Taurus, Madrid 
1982.

Carias, Marcos.  La Iglesia Católica en Honduras (1492-1975). 
Editorial Guaymuras, Tegucigalpa 1991.

Durón, Rómulo E. La Provincia de Tegucigalpa bajo el Go-
bierno de Mallol, 1817-1821. Educa 1978.

Fedou, Rene. Léxico de la Edad Media. Ediciones Taurus, Ma-
drid 1982.

HISTORIA DE IBEROAMERICA. Tomos II y III. SALMORAL, MA-
NUEL LUCENA. Coordinador. Ediciones Cátedra, Madrid 
1990.

Juarros, Domingo. Compendio de la Historia del Reino de 
Guatemala (Chiapas, Guatemala, San Salvador, Hondu-
ras, Nicaragua, Costa Rica) 1500-1800. Editorial Piedra 
Santa, Guatemala 1981.

Konetzke, Richard. América Latina, Tomo II la Época Colonial. 
Historia Universal Siglo XXI. Editorial Siglo XXI, México.

Leyva, Héctor M. Documentos Coloniales de Honduras. Cen-
tro de Publicaciones Obispado de Choluteca, Centro de 
Estudios Históricos y Sociales para el Desarrollo de Hon-
duras CEHDES. Tegucigalpa 1991.

Martínez Peláez, Severo. La Patria del Criollo (Ensayo de Inter-
pretación de la Realidad Colonial Guatemalteca). Edito-
rial Universitaria, Guatemala 1970.

Macleod, Murdo J. Historia Socioeconómica de la América 
Central Española 1520-1720. Editorial Piedra Santa, Gua-
temala 1980.

Montes Mozo, Santiago. Etnohistoria de El Salvador, El Gua-
chival Centroamericano. Tomos I y II. Dirección de Pu-
blicaciones, Ministerio de Educación. San Salvador 1977.

Newson, Linda. El Costo de la Conquista. Editorial Guaymu-
ras, Tegucigalpa 1992.

Pirenne, Henri. Historia Económica y Social de la Edad Media. 
Fondo de Cultura Económica, México 1986.

Ponce, Nolvia Dalila y Otros. Los Guancascos en Honduras. 
Tesis, B. U. en Lingüística y Literatura. Tegucigalpa 1982.

Rojas lima, Flavio. La Cofradía, Reducto Cultural Indígena. Se-
minario de Integración Social, Guatemala 1988.

Uclés, Janet y otros. Características y Funcionamiento de las 
Capellanías en el Obispado de Comayagua (1770-1779). 
Tesis, B. U. en Historia. Tegucigalpa 1986

Wortman, Miles. Gobierno y Sociedad en Centroamérica 
1680-1840. EDUCA-BCIE, San José 1991.



17UNAH Campus Copán

Conflicto agrario y búsqueda de justicia, siglos XVII y 
XVIII: tierras indígenas en el valle de Copán1

Gloria Lara Pinto2

Resumen 
La mención más antigua del topónimo de Copán emerge en el repartimiento del recién fundado San Pedro 
(Sula), que tuvo efecto en 1536, como un pueblo perteneciente a la Gran provincia de Naco que cubre una ex-
tensión geográfica considerable desde el valle de su mismo nombre hasta el valle de Copán. A partir de 1536 se 
intentará documentar el proceso de cambio ocurrido en términos de la organización política, la afiliación étnica 
y lingüística. El énfasis está puesto en la estructura económica basada en el uso y usufructo de las tierras al inicio 
de la conquista y el desplazamiento y marginación de que fueron objeto las comunidades indígenas a medida 
que se afianzaba el régimen colonial, utilizando la figura legal de la “composición de tierras”, en la que se basó el 
surgimiento de las estancias ganaderas y las haciendas a partir del siglo XVII, tanto en Honduras, como en el resto 
de las colonias españolas.
Palabras claves: Repartimiento de San Pedro, Gran Provincia de Naco, valle de Copán, composición de tierras.

1Este trabajo fue preparado inicialmente para el Congreso Internacional de Copán: Ciencia Arte y Religión en el Mundo de Mayas, Copán Ruinas, 11-14 de 
julio 2001.
2Es antropóloga y obtuvo su doctorado en la Universidad de Hamburgo, Alemania, en 1980. Desde 1984 es docente del Departamento de Ciencias Sociales 
de la Universidad Pedagógica Nacional Francisco Morazán. Conferencista y autora de varios libros, articulista en prestigiosas revistas dentro y fuera de 
Honduras.  

Introducción
Existe una serie de estudios a nivel regional sobre los 
cambios acaecidos a las sociedades nativas en Hon-
duras a partir de la conquista europea en el siglo XVI, 
pero pocos se han escrito a nivel local dada la falta de 
documentación sobre esta temprana época que pue-
da ilustrar los hechos que transformaron las estructuras 
indígenas, minando la cohesión social y dando lugar al 
retraimiento de la población de los territorios ances-
trales a zonas marginales. En este trabajo se hace un 
intento por identificar algunas de las causas que pro-
vocaron el reordenamiento territorial en el pueblo de 
Copán y sus alrededores a partir del siglo XVII, así como 
los mecanismos utilizados en este proceso a medida 
que el regimen colonial se fortificaba. Esta apreciación 
es de carácter acumulativo y se basa en documentos 
de archivo ya conocidos y otros poco escudriñados 
que se encuentran en el Archivo Nacional de Honduras 
y otros màs en el Archivo de Indias.         

La gran provincia de Naco 1536-1539
La mención más antigua del topónimo de Copán emer-
ge en el repartimiento del recién fundado San Pedro 
(Sula), que tuvo efecto en 1536. El escrito se refiere a 
un pueblo de indios en el valle de Naco y fue adjudica-
do nada menos que al Tesorero Real de la provincia de 
Honduras, Diego García de Solís. Así pues, se le entregó 
a este funcionario, entre otros, “...el pueblo de Copanin-
que que es en el valle de Naco con todos sus señoríos e 
indios…” (Repartimiento de San Pedro, 1536). Más que 
una referencia circunscrita al valle de Naco, esta deno-
minación puede ser interpretada como una indicación 
geográfica ampliada debido a que es una ruta natural 
de comunicación continuando hacia los valles de Qui-
mistán y luego a los de La Venta y Florida hasta llegar 
al valle de Copán (ver Henderson et al., 1979, p. 78). Por 
esto se decía que en Naco “se dividían los caminos”, 
es decir el que se internaba hacia Guatemala y el que 
continuaba hacia el occidente de Honduras (Montejo, 



18 UNAH Campus Copán

1539). Además, al parecer se refería también a una en-
tidad política que, como corroboran las fuentes de la 
época, era designada como la “gran provincia de Naco” 
(Ciudad Real, 1872, p. 349 en Henderson, 1977, p. 371) 
y quizá un indicativo de la dependencia del pueblo de 
Copaninque a la jurisdicción de Naco, independiente-
mente de la lejanía con respecto a fundación de San 
Pedro. Cabe mencionar que la reconstrucción del pa-
trón de asentamiento indígena a inicios del siglo XVI 
y la delimitación de la Provincia de Naco (Cuadro 1), 
incluye poblados repartidos en los valles de Quimistán 
y Copán, la región entre el río Motagua y la margen 
oriental del Golfo Dulce, así como la línea costera (Lara 
Pinto 1980, pp. 136 y 224). Aquí se encontraba el famo-
so Nito de las crónicas, el cosmopolita puesto comer-
cial que visitó Hernán Cortés en su marcha de México a 
Honduras (Henderson, 1977). 

La identidad étnica de la Provincia de Naco, con es-
pecial énfasis en los asentamientos de Naco y Nito pa-
rece haber sido múltiple y desde hace varias décadas 
se ha postulado la convivencia al momento del contac-
to en el valle de Naco de poblaciones nahuas, super-
puestas a poblaciones mayas (Stone 1969, p. 531). De 
hecho, parecen haber convivido, cuando menos dos 
lenguas distintas en el valle de Quimistán en 1539, a 
juzgar por los nombres de los caciques y principales de 
este pueblo, pero también de la gente del común (Lara 
Pinto 1980, pp.206-207). Una de esas lenguas era na-
hua, la otra era simplemente denominada chontal, es 
decir extraña, diferente (ver también Henderson, 1977, 
p. 368-369). La conclusión más a la mano es que la Pro-
vincia de Naco ocupaba un espacio de “frontera” don-
de confluían hablantes de diferentes lenguas, abrien-
do un abanico que en este espacio se abre un abanico 
para incluir, además de nahua, chortí maya y lenca. Se 
ha dudado de que Naco mismo pudiera haber alberga-
do, además, un puesto de comercio directamente aso-
ciado con comerciantes mexicanos, es decir pochtecas 
(comparar Henderson, 1977), sin embargo, uno de los 
topónimos es sugerente de esta posibilidad y la grafía 
ha sido interpretado por la autora como “Nahuapoch-
teca” (ver Cuadro 1).  En cuanto a la grafía “Copaninque, 
el vocablo permite descomponerlo a partir del nahuatl 
en quappantli, “puente de madera” y nenqui, “morador 
de alguna parte” (Molina, 1970, pp. 85 y 69).

Por su parte, al Contador Real, Andrés de Cere-
ceda, se le entregaron en encomienda los pueblos 
de Quimistán, Tapalampa y Tetacapa en el valle de 
Naco y el pueblo de Chapanapa “de la otra parte del 
río Ulúa” (Repartimiento de San Pedro, 1536). Sobre la 
identidad étnica y lingüística de estos pueblos en la 
Provincia de Naco se informa tres años después en su 
testamento (1539); en este escrito se mencionan por 
nombre y procedencia los indígenas que se encontra-
ban sujetos a sus encomiendas, inclusive los caciques 
y principales de Quimistán. También se incluyeron 
en este testamento indígenas de otros pueblos en la 
Provincia de Naco, así como algunos procedentes de 
Trujillo, Nicaragua, Guatemala y Panamá que señalan 
las regiones en las que habían transcurrido los servicios 
del contador como funcionario real. En algunos casos 
se establece el estatus de los indígenas como nabo-
rías. El pueblo de Jetegua/Chetegua era la encomien-
da de Alonso Ortiz nombrado Alcalde Ordinario de San 
Pedro y se encontraba situado en el río Ulúa, es decir 
fuera de la Provincia de Naco, sin embargo, el mencio-
nado indígena naboría puede haber llegado a manos 
de Cereceda previo al repartimiento de San Pedro. En 
cuanto a los indígenas bajo el estatus de naborías, su-
puestamente personas libres, adjudicadas por tiempo 
determinado a los conquistadores para su servicio, la 
mayoría estaban destinados a laborar en las minas de 
oro de Çotiapa/Jutiapa y Teoquitapa en las cercanías 
de Quimistán, así como en ciertos lugares conocidos 
en ese entonces como Cerro del Padre, y cerro de San 
Juan, a una legua del pueblo de Sula y directamente en 
el valle de Sula respectivamente. En el documento se 
explicita que estos indígenas no estaban herrados en la 
cara (Cereceda, 1539), con lo cual queda claro que no 
eran legalmente esclavos, pero lo eran de facto, asunto 
que no se reguló hasta la emisión de las Leyes Nuevas 
de 1542 (Masters, 2022; Cunill, 2012 y Sherman, 1978).  
Por último, de los nombres de los caciques podemos 
inferir su lengua, puesto que fueron consignados en 
nahua y son nombres calendáricos, llama la atención 
que estos mantenían sus nombres originales, mientras 
que los y las indígenas naborías, con dos excepciones, 
habían ya asumido un nombre español convencional. 
Se aprecia la intencionalidad de señalar a los cuatro in-
dígenas provenientes de fuera de la Provincia de Naco 



19UNAH Campus Copán

con la identificación de “chontales”, es decir “extranje-
ros” (del vocablo “chontalli” que significa extranjero o 
forastero en Molina, 1970, p. 21), probablemente como 
individuos del territorio fronterizo lenca aún sin con-
quistar entre 1536 y 1539. Esto ha quedado expuesto 
en otro documento relativo a la conquista de El Salva-
dor y las primeras entradas al suroccidente de Hondu-
ras por la región de Ocotepeque (Relación Marroquín, 
1532 en Amaroli, 1991 y Lara Pinto, 2020, pp.55-57). 
En esta relación el término “chontal” es interpretado 
como etnónimo que designa a lencas y chortís.

El cultivo de cacao alrededor del año de 1500 se 
asocia con los valles del noroccidente de Honduras, en 
efecto los pueblos principales de Naco y Çoçumba, jun-
to con Tencoa tributaron cantidades significativas de 
cacao hasta alrededor de 1550, pero diez años después 
solo Naco y Çoçumba continuaban con este cultivo 
(Contaduría 987 y 988) y para inicios de 1600 solamen-
te Çoçumba aportaba una mínima cantidad, puesto 
que de 60 se había reducido a 9 xiquipiles (cada xiqui-
pil se calculaba en 400 granos) de cacao, lo cual estaba 
en relación directa con  la disminución de la población 
indígena (Gómez, 2003, pp. 28 y 41; Scheptak, 2013).

La entrada de conquista a Honduras que se reali-
zó en 1536 por la porción sur de la “frontera” desde El 
Salvador, también involucró al pueblo de Ocotepeque, 
ubicado prácticamente en el camino de la campaña 
de conquista inicial (1530) dirigida desde Guatemala 
hacia el suroccidente de Honduras. En la crónica se 
le añadió el sobrenombre de El Asistente, con el cual 
fue registrado en el repartimiento de la ciudad de Gra-
cias a Dios en 1536 y pocos son los datos disponibles 
para este pueblo o sus inmediatos alrededores en esta 
época temprana, aunque fue incluido en las tasacio-
nes de 1549 (Lara Pinto, 1980). De interés es la relación 
que establecen los documentos entre Ocotepeque y 
pueblos chortís en la jurisdicción de El Salvador como 
Teculucelo, Citalá y Chultepeque. Por cierto, Teculuce-
lo desapareció y se ha propuesto que se ubicaba en 
el actual municipio de La Palma, El Salvador (Amoroli, 
1983). En la Relación Marroquín (1532) Ocotepeque es 
calificado como “chontal”; Citalá y Chultepeque (Chal-
chitepeque) como chortís. Para 1572 Teculucelo, Citalá 
y Chultepeque se encuentran en la Real Corona y fue-
ron visitados juntos (Veblen y Gutiérrez-Witt, 1983). 

En este punto cabe, para evitar confusiones que se 
han filtrado en la literatura, discutir brevemente la refe-
rencia equivocada a Copán como el núcleo del señorío 
del mítico Copán Calel, interpretado como el valle de 
Copán, cuando el mismo cronista dice claramente que 
el dominio de este cacique quedaba a las “espaldas” de 
Esquipulas (Fuentes y Guzmán, 1972, Tomo II, p. 145), 
es decir, hacia el actual departamento de Ocotepeque 
y todavía precisa más la situación al añadir que el asien-
to del señorío de Copán Calel estaba en Citalá (Fuentes 
y Guzmán, 1972, Tomo II, p. 149), inmediatamente al 
otro lado del actual paso fronterizo entre Honduras 
y El Salvador. Hasta la fecha se ha identificado el sitio 
Rincón del Jicaque como el lugar de la fortificación de 
Copán Calel, sin embargo, en opinión de la autora esto 
no responde a los rasgos geográficos presentados por 
Fuentes y Guzmán, el primero que describió el lugar de 
la batalla. El Rincón del Jicaque podría más bien iden-
tificarse con “los cuarteles” a donde se refugió tempo-
ralmente antes de retirarse a Citalá (comparar Girard, 
1946, p. 65 y Nota 36; Girard, 1949; Brewer, 2009, p. 139; 
Ubico et al., 2001) (Mapa 2). Por cierto, el nombre de 
Copan Calel da lugar a dos interpretaciones, la primera 
desde el nahuatl quauhpantli/quappantli por puente 
de madera y cale por dueño o señor de la casa, de lo 
cual resulta [Quauhpantli Cale]: “dueño o señor de la 
casa (en el) puente de madera” (Molina, 1970, pp. 85 y 
93). La otra interpretación conserva quauhpantli, pero 
la segunda palabra correspondería a un título de no-
bleza maya q’alel, “el que brilla” (Van Akkaren, Ruud, 
2007, p.17). Tal vez en sentido figurado se podría decir 
“el que brilla en el puente”. En todo caso es sugerente 
este nombre compuesto -- Quauhpantli Q’alel-- de dos 
vocablos procedentes de distintas lenguas en la fron-
tera pipil-chortí-lenca.

Otro motivo de confusión, es el nombre del río en 
cuya margen se encontraba la fortificación de Copán 
Calel, puesto que el cronista le llama río Copán (Fuen-
tes y Guzmán, 1972, p. 146) y más bien se trata del río 
Lempa.

El río Lempa nace en las montañas de Esquipulas y 
forma un profundo cañón en las inmediaciones de su 
recorrido entre las fronteras actuales de Guatemala y 
Honduras. Por tanto, el camino colonial, ahora en des-
uso, seguía el trazo antiguo, partiendo desde Esquipu-



20 UNAH Campus Copán

Cuadro 1
Encomiendas del Repartimiento de San Pedro 
en los Valles de Naco, Quimistán y Copán y el camino 
de Guatemala, 1536

Indicación geográfica Pueblo Encomendero

Naconel Pedro de Alvarado, 
Adelantado

“a él [Naco] sujeto” Ilamatepet Pedro de Alvarado

“en el valle de Naco” Quimistán
Tapalampa
Tetacapa

Andrés de Cereceda, 
Contador de S.M.

“en el valle de Naco” Culimonga
Copaninque

Diego García de Célis, 
Tesorero de S.M.

“en el valle de Naco” Coluta
Tenespat

Francisco del Puerto, 
vecino 

“junto al pueblo de 
Naco”

Chapoapa
Motochiapa

Juan de Valle, vecino 

“sierras comarcanas 
al valle de Naco”

Petoa 
Acachianyt”

Cristóbal Gallego, 
vecino 

Rodrigo Gómez 
Romero, vecino 

“sierras comarcanas 
al valle de Naco”

Chumbaguapalapa
Maciguata

Francisco Méndez*, 
vecino 

“del valle de Naco” Conalagua
Acapusteque

Francisco Martín*, 
vecino 

“hacia el camino de 
Guatemala”

Cecatán
Temaxacel

Miguel García de 
Liñán, regidor 

“hacia la del camino 
de Guatemala”

Caxeta
La Guela

Alonso Cepero, 
vecino 

“en el camino de 
la provincia de 

Guatemala”

Laque Francisco Méndez, 
vecino

“en el camino de la 
provincia de Guate-

mala”

Chapoli o Chapulco Bernaldo de Cabra-
nes, vecino

“en el camino de la 
provincia de Guate-
mala, aguas vertien-
tes al río de Laula“

Chinamin
Noaponchota [Na-

huapochteca]

Francisco Vaquero, 
vecino

“cerca de Chapulco” Abalpoton Francisco Martín, 
vecino

Elaborado por Lara Pinto (1980) a partir del Repartimientos de San 
Pedro, 1536. 

Cuadro 2
Identidad Etnica y Lingüística de Indígenas de las En-
comiendas de Andrés de Cereceda, 1539

Nombre Traducción Procedencia Estatus

Chicomal 
Cuyamel

Chicome Cuyamel: 7 
Pecarí

Quimistán Cacique

Chontal Pinate Chontal: extranjero Quimistán Cacique

Achacat Ahacatl: Caña Quimistán Cacique

Navyo Naui: Cuatro Quimistán Cacique

Chicome Cale Chicome Cale: 7 Casa Quimistán Cacique

Ome Cale Ome Cale: 2 Casa Tapalapa Naboría

Quima Tapalapa

Chicocy Acat Chiquace Ahacatl: 6 Caña Quimistán Naboría

Maquil Acat Macuilli Ahacatl: 5 Caña Tapalapa Naboría

Alonsillo Quimistán Naboría

Pedro Quimistán Naboría

Cristóbal Quimistán Naboría

Ynes Quimistán Naboría

Juana Quimistán Naboría

Tereza Quimistán Naboría

Madalenilla Quimistán Naboría

Ysabel Quimistán Naboría

Anilla Quimistán Naboría

Catalina Quimistán Naboría

Rodriguillo Quimistán Naboría

Juan de Lira Quimistán Naboría

Alonso (1) Quimistán Naboría

Alonso (2) Quimistán Naboría

Leonor Tapalapa Naboría 

Juanico Copanique Naboría

Sebastián Chontal Naboría

Domingo Chontal Naboría

Catalina Chontal Naboría

Catalina Chontal Naboría

Gasparillo
Provincia de 
Guatemala

Naboría

Leonorita /
Omonyta

n.d Naboria

Juanilla /
Amonyta

Jetegua Naboría

Elaborado por Lara Pinto (1980) a partir de Bienes de Andrés de 
Cereceda, 1539



21UNAH Campus Copán

las, hasta un lugar que permitía con menor peligro el 
cruce del río en la ruta obligada de entrada a esa parte 
de Honduras. En la inmediata cercanía a este paso del 
río Lempa, en el que por su estrechez hubiera sido fac-
tible construir un puente de madera, se encuentra el 
llano de La Conquista o Paso de La Conquista (Mapa 
de Ocotepeque del Instituto Geográfico Nacional Esca-
la 1: 50,000; comparar Girard, 1946 y 1949; Brewer 2009; 
Ubico. 2001), una probable reminiscencia a la cruenta 
batalla que se libró en este lugar.

El río Copán, por su parte traspasa la actual fron-
tera con Guatemala para unirse con el río Jupilingo y 
convertirse ambos en afluentes del río Grande de Ca-
motán.

La visita de un oidor de la Audiencia de Guatemala 
en 1576 no traspasó hacia el oriente, hacia la Provin-
cia de Chaparrastique después San Miguel (ver Sam-
peck, 2014), la siempre respetable barrera geográfica 
del río Lempa en El Salvador, pero a su regreso inclu-
yó el valle de Copán atraído por la fama de los monu-
mentos prehispánicos, le llamó “el primer lugar de la 
provincia de Honduras… [donde] están unas ruinas 
y vestigios…” (García Palacios, 1576, p. 22). El interés 
del visitador se centró en la descripción de la ciudad 
abandonada, pero por una fuente relativamente con-
temporánea se sabe que había un pueblo de indios en 
el valle que respondía también al nombre de Copán 
y que en 1590 tenía treinta vecinos (Memorial, 1591). 
Uno de los asuntos tratados en esta carta relación son 
las lenguas habladas en el recorrido de la visita; en la 
Provincia de San Salvador dominaba el pipil y el lenca; 
en Izalco y Guazacapán el pipil y, en menor grado, el 
xinca; en Chiquimula el chortí y el xinca; en Honduras 
el lenca y nahua-pipil (ver Mapa 1). 

Una acotación necesaria de tiempo largo, 800-1200 d.C.
En este punto, es necesario retroceder del siglo XVI a 
los siglos IX y X de nuestra era con relación a la situa-
ción del valle de Copán. Wingard (1992:5) basándose 
en sus estudios sobre los suelos del valle de Copán dice 
refiriéndose a esta lejana época:

Para entonces, la población del bolsón de Copán 
había alcanzado los límites de la producción agrí-
cola y había excedido la capacidad de carga de 
largo plazo de su ambiente. Para inicios del siglo 

X, la producción de todos los suelos estaba dismi-
nuyendo. En consecuencia, a lo largo del siglo X, 
tanto la producción como la población disminu-
yeron a los niveles de dos siglos anteriores (siglo 
VIII ± 6,400 habitantes). Para principios del siglo XI, 
los suelos se habían recuperado de nuevo. Sin em-
bargo, la población continuaba decreciendo, cul-
minando con el virtual abandono del valle entero 
para mediados del siglo XIII [1200 d.C.]

Mapa 1 Lenguas indígenas en la “frontera” (Honduras, El Salvador y 
Guatemala), a finales del siglo XVI. Elaborado por Lara Pinto siguiendo 
a García de Palacio, 1576.

Mapa 2 Ubicación de los principales asentamientos en la frontera len-
ca-chortí-nahua pipil, 1530-1539. Elaborado por Lara Pinto, 2021.



22 UNAH Campus Copán

Los estudios de análisis de polen hechos por Rue 
(1992:3) para el área núcleo de Petapilla, apoyan estos 
resultados. Rue anota que “…la secuencia de polen in-
dica que la ocupación rural se extendió más allá del fin 
del Clásico... Los datos asociados al polen sugieren una 
ocupación hasta entrado el siglo XIII.”

Aquí es necesario mencionar que en el estudio de 
los restos paleobotánicos realizado por Lentz (1991) no 
se identificaron dos cultivos de interés para este tra-
bajo: cacao (Theobroma cacao) y chiles (Capsicum an-
nuum) y cabe citar la conclusión de Turner et al. (1983) 
sobre el cultivo del cacao en el valle de Copán:

Las condiciones ambientales del valle no parecen favo-
rables a la producción de T. cacao; la altitud del valle 
sobrepasa los límites de elevación para una buena pro-
ducción de esta especie. En cuanto al T. bicolor, carece-
mos de información. Lo que sí parece probable es que 
el valle sobrepasa la elevación óptima para plantaciones 
en gran escala (Turner II et all. 1983: 133).
 

No obstante, que estas apreciaciones pueden ser supe-
radas por la investigación futura, el punto crítico de la 
argumentación aquí es que los estudios coinciden en 
tres asuntos:
•	 Para el siglo XIII (1200 d.C.) el valle de Copán estaba vir-

tualmente despoblado.

•	 No hay evidencia del cultivo comercial de cacao y chiles 
en el valle, cuando menos no entre 650 y 1250 d.C. 

•	 A partir del siglo XI [1000 d.C.] los suelos del valle habían 
empezado a recuperarse con la implicación de que ha-
bría empezado a repoblarse. 

Las evidencias del uso del cacao en el noroccidente 
de Honduras se remontan a una época tan tempra-
na como el 1100 a.C. como una bebida fermentada 
preparada con la pulpa que envuelve los granos, por 
lo que se ha argumentado que la preparación de la 
bebida espesa—chocolate propiamente dicho—pro-
ducto de la molienda de los granos es posterior (Hen-
derson et al. 2007). El chocolate mismo se convirtió en 
una bebida de prestigio a lo largo de los milenios en 
Mesoamérica y los granos en un medio de intercam-
bio. Para el resto del istmo centroamericano tenemos 
evidencia de su utilización desde inicios del siglo XVI 
como una bebida exclusiva y de festejo cuyo cultivo 
estaba localizado en tierras bien irrigadas, precisamen-
te como el valle de Sula (Bergman, 1969), el valle del 
Aguán (Lara Pinto, 1980), el suroccidente de El Salva-
dor (Fowler, 1989) y la planicie costera del Pacífico de 
Nicaragua (Chapman, 1960). La intensa producción 
comercial de que se tiene noticia para el valle de Sula 
en las Provincias de Naco y Çoçumba, que sin duda es 
anterior a la conquista española (Gómez, 2003), hizo 
quizá innecesario su producción a gran escala en otras 
regiones como el valle de Copán y hasta se podría es-
pecular que este fue el caso en los tiempos clásicos, 
puesto que como se ha acotado la altitud del valle 
no es propicia para ninguna de las dos especies antes 
mencionadas.

La documentación etnohistórica, sin embargo, 
confirma no solo que se cultivaba cacao a principios 
del siglo XVI en la Provincia de Naco, sino que a prin-
cipios del siglo XVII se estaba cultivando en el valle de 
Copán, por cierto, cuando ya los cacaguatales del valle 
de Sula se habían reducido drásticamente (Contadu-
ría 987; Gómez, 2003). Esto indicaría que después del 
despoblamiento del valle alrededor del 1200 d.C. y la 
recuperación de los suelos, paulatinamente, antiguos 
y nuevos pobladores iniciaron la recuperación de las 
tierras bajo otro esquema organizativo que había sido 
introducido en el Pacífico de Guatemala y El Salvador 

El Parque Arqueológico de Copán Ruinas, fue declarado Patrimonio de 
la Humanidad por la UNESCO desde 1980, famoso por sus templos, al-
tares, esculturas y la escalinata de los jeroglíficos. Foto: Rubén Darío Paz.



23UNAH Campus Copán

con las migraciones mexicanas a partir del 800 d.C. y 
que se extendieron hasta el 1200 y 1300 d.C. (Fowler, 
1980; Hasemann, Lara Pinto y Cruz Sandoval 1996, 
pp.114-115). Cabe la posibilidad también que estas 
migraciones pudieran haber revitalizado antiguas tra-
diciones de producción y uso de cacao en esa región 
(Kaplan y Ugarte, 2006).    

Lo anterior expuesto, permite proponer que el cul-
tivo de cacao en el valle de Copán como un producto 
comercial, sería una introducción tardía alrededor del 
1200 d.C. Estas plantaciones habían sobrevivido hasta 
el siglo XVII, junto con las de chile. El litigio que por sus 
tierras entablaron los indígenas asentados en el valle 
entonces y la documentación derivada que abarca dos 
siglos, hace referencia una y otra vez a este hecho.

 
Cronología del conflicto de tierras 
Este caso ya ha sido discutido con otro énfasis en Martí-
nez Girón (1980) y es un necesario complemento para 
el lector que desee ahondar en la materia; se dispone 
de suficiente documentación para establecer, paso a 
paso, el litigio entablado entre los indígenas del pueblo 
de Copán por las tierras que poseían y usufructuaban 
en las vegas, entre las actuales quebradas de Sesesmil 
(antes Cacaguatal) y la quebrada de La Estanzuela, a 
ambas bandas del río Grande de Copán. Durante varias 
décadas a partir de inicios del siglo XVII, los indígenas 
se enfrentaron primero a su encomendero en defensa 
de sus tierras y sus cultivos de cacaguatales y planta-
nares, después a la hija de aquel, más tarde a los inter-
mediarios que representaban los intereses de ambos y, 
por último, a los mismos intermediarios que se dieron 
cuenta que podrían sacar partido para sí mismos. El re-
gistro del conflicto inicia en 1617 y, continuación, se 
citan los documentos que ilustran lo sucedido:

Fechas y sucesos
6 de abril de 1617
El visitador general de la Real Audiencia ordenó a Die-
go de Pineda de la Peña, encomendero del pueblo de 
Copán despoblar la estancia de ganado mayor que tie-
ne a ¼ de legua del dicho pueblo pues el ganado se 
come las milpas que siembran de maíz y frijoles, chile 
y otras legumbres; se entra en los cacaguatales y les 
matrata los árboles de cacao y otros frutales.

10 de septiembre de 1618
Miguel Ramírez, indio alcalde del pueblo de Copán se 
presentó en la ciudad de Gracias para pedir el cum-
plimiento de la orden del visitador general de la Real 
Audiencia. Los cacaguatales de los indios estaban a 
menos de ¼ de legua de las casas del pueblo.

Entre 1618 y 1628
El encomendero Diego de Pineda de la Peña despobló 
la estancia en cuestión según el testimonio dado en 
1629 por dos vecinos españoles, pero en 1628, su hija, 
María de Lemos, pidió la medida de dos caballerías de 
tierra en el mismo sitio.

2 de noviembre de 1628
Se midieron dos caballerías de tierra en el sitio Obraje 
de San José que tenía ocupadas María de Lemos, hija de 
Diego de Pineda de la Peña. Para la medida se citaron los 
indios del pueblo de Copán con un intérprete y se les 
nombró defensor y medidor. Para la medida se partió de 
la orilla del río Grande de Copán, los cacaguatales de los 
indios caen delante del dicho pueblo de Copán y el medi-
dor caminó al norte a orillas del cacaotal hasta llegar a la 
casa del maestro de Copán que queda fuera de los ca-
caotales. Domingo de Lizarraga fue uno de los testigos.

23 de noviembre de 1628
El juez componedor y Domingo de Lizarraga bajaron 
de la estancia al río grande de Copán a inspeccionar la 
quebrada donde Lizarraga peticiona el herido de agua 
y una cabellería de tierra. Como no era en perjuicio de 
ningún tercero se hizo la medida de dos pedazos de 
vega, quedando a la banda norte de la primera el río 
Copán y a la banda sur los cerros. Por la estrechez del 
terreno solo dio para ½ caballería, la otra se midió en 
una vega cercana, a la orilla del mismo río Copán mi-
diendo hacía el sur, siempre con el impedimento de 
los cerros por a la orilla de la vega y luego se camino al 
poniente hasta alcanzar un cañaveral y pantano donde 
no se pudo pasar. Estuvieron presentes los alcaldes y 
regidores de los pueblos de Copán y Jupilingo.

1629
Se había concedido el título tanto a la hija del enco-
mendero como a los intermediarios: Se libro título de 



24 UNAH Campus Copán

dos caballerías de tierra y un herido de agua a Juan Gar-
cía de Padro y María de Lemos su mujer, hija de Diego 
de Pineda de la Peña, encomendero del pueblo de Co-
pán; las dos cabellerías estaban situadas en términos 
de dicho pueblo   

5 de enero de 1629
Domingo de Lizarraga pidió el título de la caballería 
que compuso en términos del pueblo de Copán cuyo 
pago (composición) ya había realizado.

22 de enero de 1629
Auto de las diligencias hechas por Domingo de Liza-
rraga ...en razón de las tierras que pretendo para obtener... 
herido de agua y caballería de tierra para obraje… Se tra-
taba de un sitio llamado Estancia San Nicolás Tolentino 
o Estanzuela. 

25 de enero de 1629
Se dio la orden para despacharle el título a Domingo 
de Lizarraga. 

6 de marzo de 1629
Esteban López, indio alcalde del pueblo de Copán se 
presentó en Gracias para denunciar a Domingo de Li-
zarraga, un español que tenía una estancia de ganado 
a 1 ½ legua del pueblo de Copán, camino de Chiqui-
mula. Esteban López reconocía que ya habían logrado 
que su encomendero, que tenía a la banda de esta ciu-
dad poblado un obraje de tinta y había puesto ganado 
mayor allí, lo sacase, porque destruía los cacaguatales 
y plantanales de los indios. Pero ahora Lizarraga había 
comprado una caballería de tierra “nuestra” decía Este-
ban López a un medidor de tierras que vino contra la 
voluntad de los indios. El mencionado español Lizarra-
ga había puesto un corral y traído su ganado. La dicha 
caballería de tierra decía el indio alcalde ...está en el ri-
ñón de nuestros cacaguatales y plantanales y no distante 
de nuestras casas poco más de un ¼ de legua... 

Los indios piden que no se permita que Lizarraga 
los eche de sus tierras por haberse compuesto con su 
magestad contra todo derecho en una caballería de tierra 
en la cual no se debe dar lugar a que se pueble de gana-
do porque las caballerías de tierra que se compran don-
de pueda haber perjuicio, no se compren siendo justicia 

sino es para sembrar y cultivar cosas de bastimentos y no 
poblaciones de ganados pues en una caballería es cosa 
conocida que no se puede poblar una estancia.

El alcalde ordinario de la ciudad de Gracias dijo que 
convenía que los indios fueran amparados y favoreci-
dos pues... son incapaces por su parte de toda defensa... y 
delegó en otro funcionario la visita al pueblo de Copán 
e indicó que se mantuviera a los indios en la posesión 
de sus ejidos y se desalojara a los sentenciados. En apo-
yo de su defensa los indios insistieron que tenían sus 
milpas de plantanares y cacaotales de tiempo inmemorial 
y el haber traído Lizarraga el ganado y hecho corral en las 
dichas tierras ... es la total destrucción nuestra...  pues todo 
esto era ...tan en daño del comun del dicho nuestro pueblo...

10 de marzo de 1629
Declararon dos vecinos españoles que en efecto las tie-
rras donde se había instalado Lizarraga eran de los in-
dios y el corral que estaba utilizando para el ganado lo 
habían levantado los mismos indios hacía más de dos 
años [1627 más o menos] para hacer una ...comunidad 
de unas poquillas yeguas que tienen en compañía... de su 
encomendero. Ambos testigos dijeron que si el gana-
do... no se saca y se metiese más no les quedara plantanal 
alguno ni cacaguatal... porque las dichas tierras y corral 
están pegadas a los dichos plantanales...   Uno de los tes-
tigos dijo que... el ganado llega junto a los cacaguatales y 
que sino lo echaran de su sitio casi dos leguas de este pue-
blo era imposible venir a el... Se refiere el testigo a que el 
ganado de Lizarraga estaba en su estancia camino de 
Chiquimula y a propósito lo echaba en las tierras de los 
indios. Además, declararon los indios que ya antes se 
habían quejado de una estancia que tenia poblada Die-
go de Pineda de la Peña su encomendero muy más a tras-
mano y recivían el mismo daño que hoy... cuya causa el di-
cho encomendero despobló de ganado las dichas tierras... 

10 de marzo de 1629
El funcionario que hizo las averiguaciones escribió que 
...conviene se ponga remedio en que no se les quiten sus 
tierras  so color de una o dos caballerías de tierra se les 
meta ganado ninguno... porque a lo que se deja enten-
der... el ganado que se ha metido y que anda en las dichas 
tierras pegado a los cacaguatales y plantanales no po-
dran defenderlos de ninguna manera y asimismo certificó 



25UNAH Campus Copán

que por menos causa se le mando despoblar una estancia 
que tenía su encomendero arriba del pueblo y de los ca-
caguatales... El funcionario concluye que... caso que su 
magestad haya de seguirsele algún interés de la compra 
que hizo el dicho Domingo de Lizarraga lo paguen los di-
chos indios…

30 de marzo de 1629
Los oidores de la Real Audiencia en la ciudad de Guate-
mala visto lo pedido por los indios del pueblo de Copán 
ordenaron que... en razón de que teniendo y poseyendo 
las tierras donde hacen sus milpas y tienen platanales y 
cacaotales de tiempo inmemorial… al alcalde ordinario 
de la ciudad de Gracias que llamara a las partes y viera 
si ...es cierta la relación de dichos indios... y de ser así que 
Lizarraga despoblara la dicha estancia. 

Se hizo una composición de dos caballerías de tie-
rras del pueblo de Copán a favor de María Lemus [Títu-
lo de Tierra 54 del Depto. de Copán, Archivo Nacional 
de Honduras].  Al parecer Lizarraga salió de las tierras 
para que Lemus pudiera componerlas. La petición en 
la Ciudad de Gracias la presentó Antonio de Lizarraga 
en nombre de Diego Pineda de la Peña, padre de María 
Lemus. Por cierto, pedía dos caballerías y un herido de 
agua para un obraje. María Lemus había pagado origi-
nalmente 100 pesos y para hacer efectiva la composi-
ción pagó otros 300 pesos más para el día de pascua 
de navidad, precisamente cuando los indios pagaban 
la mitad del tributo anual. 

1617-1629
Doce años después de entablada la querella, los indios 
seguían sin resolución alguna y al parecer así termina-
ron el siglo.

1629-1722
No se encontró documentación para este lapso de 
tiempo, pero un siglo después los cacaguatales habían 
desaparecido y las tierras del pueblo de Copán ya no 
estaban en manos de los indios; es más, prácticamente 
ya no había indígenas os en el pueblo. 

1722
Remedición de los títulos de Estanzuela y de Los Hor-
nillos.

1723
Se otorgaron títulos en contra de los indígenas sobre 
dichos terrenos.

14 de abril de 1723
Título real del sitio de La Estanzuela.

[1759]
La dueña de Los Hornillos en 1875 decía que este terre-
no estaba en posesión de la familia de su marido desde 
1759 y pidió remedida.

19 de junio de 1867
Un vecino de Copán hace formal denuncia de los te-
rrenos Copán y La Estanzuela para que se le vendan. 
La justificación es la siguiente: ...el terreno donde está 
situado el pueblo de mi vecindario y el sitio de La Estan-
zuela, continuo al primero, los considero propiedad de la 
República por el derecho de prescripción, pues no tengo 
noticia de que un pueblo individuo particular, tengan do-
cumentos que justifiquen la propiedad…

26 de febrero de 1872
Transcurrieron cinco años para que se pusiera en prác-
tica la remedida del terreno previo a la adjudicación 
peticionada. La entonces ocupante de las tierras de 
Copán y la Estanzuela es requerida a presentar los tí-
tulos, pues estos terrenos han sido denunciados como 
pertenecientes a la hacienda pública.

7 de julio de 1873
Se declara el terreno nombrado Copán y La Estanzuela 
propiedad nacional. 

16 de septiembre de 1873
El agrimensor del terreno, llamado según los viejos tí-
tulos San Miguel de Copán (Petapa) , dijo que éste es 
una extención en el valle del río Grande de Copán que 
“comienza a abrirse desde la junta de la quebrada de Titi-
rol con dicho río... su temperatura es caliente, su facil re-
gadillo y lo exuberante de su vegetación hoy salvaje, indi-
can ser una tierra pujante para los frutos de maíz, frijoles, 
caña, añil (de cuyo laborio tiene obrajes) y cacao de que 
es verdadera tradición hubo una valiosa vega de muchos 
miles de árboles, hoy enteramente inculta. “El tabaco se 



26 UNAH Campus Copán

cosecha de la mejor calidad y condición conocida... 
para crianza de ganado vacuno y caballar es lo mis-
mo por su abundancia y calidad de pastos y salitres, es 
fama en esta tierra que hubo haciendas de gran valor 
de que se conserva aún hoy día el nombre y división 
de cuatro sitios (que hoy tiene pocos ganados) llama-
dos, Petapilla, Copán, Doña María y San José Ostuman”. 
Estas son cuatro haciendas que surgieron después de 
1722 y antes de 1873.  El medidor continúa diciendo 
que las ruinas se encuentran sobre la orilla del río casi en 
la mitad del rumbo que debe darse a esta banda... la aldea 
de Copán a una milla de las ruinas, compuesta de unas 
pobres casas de paja, residencia de un alcalde auxiliar...   

Durante la medida, el agrimensor partió de la ori-
lla del río Grande de Copán, en la desembocadura de 

la quebrada Seca, tomando el rumbo Este a Oeste fue 
“midiendo a las orillas del río, llevando a mano derecha 
las tierras de Copán i a la izquierda las de Los Hornillos y 
después... salimos... frente a las ventanas del palacio arrui-
nado de Copán pasando al pie de la muralla que esta so-
bre el río... y continuando nuestra marcha por la ribera... 
salimos al punto donde desemboca la quebrada del Ca-
cahuatal conocida también con el nombre de Cecesmil, 
teniendo al frente a la ribera izquierda la desembocadura 
de la quebrada del Algodonal, línea divisoria de las tierras 
de Los Hornillos... para continuar con el de la estancia de 
San Nicolás de Tolentino [o Estanzuela] ...marcando el 
curso del río el rumbo Este a Oeste... se siguió midiendo 
aguas abajo llevando al frente a la mano izquierda y en 
la opuesta orilla el terreno de la Estanzuela y... se llegó a la 
desembocadura de la quebrada Yaragua y pasando so-
bre la junta de ella con el río... se llegó a la cabeza de una 
vega llamada de Don Pedro, en donde tiene el río un vado 
conocido con el nombre de Piedra Pintada y continuando 
la medida... desde la quebrada de Yaragua hasta una ve-
guita  donde desemboca la quebrada llamada del Rincón 
del Buey... y donde se corta el camino real que de Copán 
va al pueblo de Jocotán: a la orilla de este camino en un 
altito seco a mano derecha, caminado de Copán a Joco-
tán, mandé a hacer un mojón de piedras.. en este punto... 
buscando la dirección del peñasco colorado llamado de 
La Cutilca marcó rumbo Norte 50º Este, por los faldones 
de los cerros de pinales y caliche, atravezando las cabece-
ras de la quebrada Yaragua: después de atravesar varias 
faldas se pasó la quebrada del Cecesmil o Cacaguatal y 
últimamente se llegó al pie de un gran peñasco colorado 
llamado La Cutilca donde hay una cueva... 	
 
28 de diciembre de 1874
...se ha practicado la medida del terreno llamado Copán... 
dicha área de terreno comprende... el lugar donde se en-
cuentran las ruinas... según la disposición legislativa de 28 
de enero de 1845 esos monumentos se declaran propie-
dad de la nación... en cumplimiento... no se debe expedir 
el título del terreno, sin que se haga la exclusión... de un 
área que abrace las citadas ruinas... en el mismo terreno 
está situada la aldea llamada Copán... tanto por su situa-
ción como por el cultivo del tabaco... que la población de 
dicha aldea mejorará notablemente estando ubicada en 
terreno propio... El Gobierno nombrará agrimensor para 

Varias esculturas de Copán exhiben el manejo del alto relieve, de 
enorme desarrollo estético. Algunos de gobernantes se erigieron vari-
as estelas, en la imagen nótese residuos de pigmentos y la barba del 
personaje. Foto: Rubén Darío Paz.



27UNAH Campus Copán

que en el terreno medido de Copán, trace el área de una 
caballería... en que queden comprendidas las ruinas y de-
más monumentos...se conceden gratis por cuenta de los 
ejidos que la aldea de Copán deba tener conforme a la ley, 
dos caballerías de tierra, en el lugar donde está ubicada; 
tomando por base de la medida que haya que hacerse la 
confluencia de la quebrada Cacaguatal y río Grande [de 
Copán]...

19 de agosto de 1875
La entonces dueña solicitó título de Los Hornillos por 
pérdida del original. La medida se inicio a la orilla del 
río Grande de Copán en la junta de una quebrada que 
hoy se llama del Rebalse, enfrente de otra que un poco 
arriba entra a este mismo río y es llamada del Cacagua-
tal. Se continuó la medida al día siguiente partiendo 
nuevamente de El Rebalse y se siguió el curso del río 
Copán aguas arriba, quedando a la otra banda el terre-
no de San Miguel de Copán.

2 de septiembre de 1875
Remedida del terreno Los Hornillos. La quebrada de El 
Algononal sirve de raya al sitio de Los Hornillos y La Es-
tanzuela. La medida se terminó a la orilla del río Copán 
a la vista de una quebrada nombrada de Los Cacagua-
tales. 

La composición de tierras: de la encomienda a la hacienda
Recapitulando, la cronología del conflicto muestra que, 
si bien, el encomendero acató la orden de desalojo, 
después de una corta tregua volvió a la carga. Esta vez, 
la hija del encomendero es la que pide la medida de 
dos caballerías precisamente en el obraje de añil que 
mantenía su padre frente al pueblo de Copán, tenien-
do como testigo a un tal Domingo de Lizarraga. Este 
individuo parece ser participe en esta nueva estrategia 
y solicita, al mismo tiempo, una caballería de tierra en 
las vegas entre las actuales quebradas de Algodonal y 
Estanzuela también para un obraje de añil. En el mismo 
año de 1629 ambos solicitantes reciben los títulos y la 
hija del encomendero, cuando menos, pagó un precio 
alto por la composición. 

Para realizar la medida se citaron a los indios del 
pueblo de Copán con un intérprete y estuvieron pre-
sentes los alcaldes y regidores de los pueblos de Copán 

y Jupilingo. No se menciona la lengua de los indígenas, 
pero, en consideración a que la petición de los indíge-
nas de Copán había sido interpuesta en la ciudad de 
Gracias, es probable que el intérprete haya sido un na-
huatlato, puesto que también Jupilingo se encontraba 
en la zona de influencia nahua, pero de igual manera 
pudo haberse buscado un intérprete del chortí en el 
cercano Zacapa. Al respecto cabe acotar que dos si-
glos después, en 1834 “se hablaba y todavía mucho 
se usaba la lengua chortí… en pueblos de Cuaginiqui-
lapa, Los Esclavos, Quezaltepeque, San Jacinto, Santa 
Elena, San Esteban, San Juan Ermita o del Río, Jocotán, 
Camotán, San José, Chimalapa, Zacapa y San Pablo…” 
y al parecer también en Chiquimula y Esquipulas, todos 
ubicados en Guatemala (Galindo, 1834, p. 4).  

Los indígenas no cejaron en la búsqueda de jus-
ticia y las autoridades fallaron en forma ambigua a su 
favor, les pusieron defensor e intérprete, pero en la 
práctica las condiciones económicas impuestas eran 
imposibles de cumplir para los indígenas:  ...caso que su 
magestad haya de seguirsele algún interés de la compra 
que hizo el dicho Domingo de Lizarraga lo paguen los di-
chos indios… Similares y onerosas condiciones deben 
haberse hecho extensivas a las tierras compuestas por 
la hija del encomendero. No deja de haber una cier-
ta ironía en el hecho que, para el pago adicional de la 
composición, la hija del encomendero puso como fe-
cha la Pascua de Navidad, precisamente el tiempo en 
que los indios de encomienda y, por lo tanto, también 
los de la encomienda de su padre, pagaban una parte 
de los tributos. Es decir que se pagó la composición 
–usurpación legalizada de sus tierras--con los tributos 
que aportaron los indígenas.

Tampoco sirvió de mucho que los indios adujeran 
ocupación y usufructo desde tiempos inmemoriales de 
dichas tierras y que se escudaran en un hecho de todos 
conocido, por cierto, que esas tierras eran el riñón de los 
cacaguatales y plantanales (vegas entre quebradas Al-
godonal y Estanzuela) o que un corral de ganado en las 
dichas tierras significaría ...la total destrucción...   de sus 
cultivos, pues como decían todo esto era ...tan en daño 
del común del dicho nuestro pueblo… Un siglo después, 
en 1722, son remedidos los mismos terrenos y ya no se 
menciona a los indígenas, ni tampoco los cacaguatales 
y plantanares. 



28 UNAH Campus Copán

Entre 1629 y 1722 no se tiene documentación dis-
ponible, pero de acuerdo a la encrucijada alcanzada 
por el conflicto en 1629 y la información de los registros 
a partir de 1722 parece claro que los hatos de ganado 
se establecieron contra todo derecho alrededor de las 
tierras de los indios del pueblo de Copán, al punto que 
llegó un momento que les fue imposible proteger las 
plantaciones de cacao. La presencia de ganado signifi-
có, además, una amenaza para los sembradíos de maíz 
y frijoles, es decir que en esas tierras tampoco podían 
garantizar la necesaria producción de granos básicos 
para su subsistencia. En consecuencia, a los indios no 
les fue otorgada justicia, pues no se hizo efectiva en la 
práctica. Con ello se selló su obligado desplazamiento 
del valle de Copán a terrenos más alejados y menos 
aptos para la agricultura. Así en 1722-1725 solamente 
se legalizó el traspaso de la posesión a los vecinos es-
pañoles que las reclamaban. En los terrenos se estable-
cieron cuatro hatos ganaderos: Petapilla (sitio arqueo-
lógico), Copán (Cacaguatal, Estanzuela, Doña María) y 
San José Ostuman (Estanzuela). 

Se desprende de todo lo anterior que las tierras 
indígenas una vez compuestas fueron destinadas de 
lleno a la producción de añil, aunque no puede haber 
sido muy exitoso dado que requería la fuerza de traba-
jo indígena, la cual no estaba disponible dada la dismi-
nución de la población indígena. Es de interés acotar 
que una serie de ordenanzas prohibían emplear mano 
de obra indígena en los obrajes, pero al final recaí en 
ella el procesamiento del producto (Martínez Girón, 

1980) y de esta manera se trasladó el énfasis del cultivo 
comercial al tabaco hasta alrededor de 1759, cuando 
el grueso de esta actividad se desplazó a los Llanos de 
Santa Rosa y el pueblo de Copán se redujo a “una aldea 
de tres casas situadas al oeste de la quebrada Sesesmil” 
(Galindo, 1834). El censo levantado en 1887 tampoco 
arroja muchas luces sobre la población indígena del 
valle de Copán, así como tampoco en la región amplia-
da y más bien su marcada ausencia es un indicador de 
una intención de pasar desapercibida, de no identifi-
carse como tal y de ser subsumida en otras identidades 
(Cuadro). El análisis en este momento no da para más 
y dada su complejidad esto es asunto de otro estudio. 

Tal y como lo acota el alcalde ordinario de la ciu-
dad de Gracias en 1628, reconociendo la necesidad de 
que los indígenas fueran amparados porque “son inca-
paces por su parte de toda defensa”, Galindo expresa 
la situación aún más claramente dos siglos después 
“Los españoles enseñaban a todos el mirar con abo-
rrecimiento y desprecio los trabajos de los indígenas 
por no estar instruidos ellos en los misterios de nuestra 
santa fe y este sentimiento es difícil todavía desarraigar 
o destruir” (1834, p. 21).

Transcurrieron casi dos siglos y medio después de 
la pérdida de las tierras indígenas en el valle de Copán, 
antes que en 1867, un particular ya no solo solicitara 
unas cuantas caballerías, sino toda la extensión de los 
terrenos que alguna vez fueron del pueblo de Copán: 
el terreno donde está situado el pueblo de mi vecindario y 
el sitio de La Estanzuela, contiguo al primero, los considero 

Cuadro 3
Cifras totales del departamento de Santa Rosa
Censo general de la República de Honduras levantado el 15 de julio 1887

Departamento Municipio Población total
Población
Indígena

Santa Rosa 

Santa Rosa: 1 ciudad, 19 aldeas 
y 3 caseríos

6450 501

Cucuyagua: 1 pueblo y 8 aldeas 4005 93 

Corquín: 1 pueblo y 1 aldea 1520 6

Ocotepeque: 1 ciudad, 6 aldeas 4088 641

Sinuapa: 1 pueblo, 3 aldeas y 2 caseríos 1491 351

Gran Total 17554 1592 (9%)

Elaborado por Lara Pinto siguiendo a Vallejo, 1888, p. 235.



29UNAH Campus Copán

propiedad de la República por el derecho de prescripción, 
pues no tengo noticia de que un pueblo o individuo par-
ticular, tengan documentos que justifiquen la propiedad. 
Se trataba precisamente del terreno llamado según 
los viejos títulos San Miguel de Copán, una extensión 
en el valle del río Grande de Copán que comienza a 
abrirse desde la junta de la quebrada de Titirol con dicho 
río... indican ser una tierra pujante para los frutos de maíz, 
frijoles, caña, añil (de cuyo laborío tiene obrajes) y cacao 
de que es verdadera tradición hubo una valiosa vega de 
muchos miles de árboles, hoy enteramente inculta...

No obstante, el peticionario no obtuvo todo lo so-
licitado puesto que, por una parte, el pueblo tan dis-
minuido como podía haber estado, no podía ser des-
pojado totalmente de sus ejidos y, por la otra, incluía 
al actual sitio arqueológico que según la disposición 
legislativa de 28 de enero de 1845 se había declarado 
propiedad de la nación.  El resto es historia conocida.  

Algunas reflexiones
En teoría, la encomienda concedía al concesionario 
solo el derecho a la mano de obra y tributo de los indí-
genas. No obstante, en un cierto número de haciendas 
se puede establecer fácilmente la continuidad de la 
posesión de las tierras a partir de una encomienda. Es 
más, se ha propuesto que como la situación típica en 
cualquier región que la hacienda más antigua, con ma-
yor estabilidad, más prestigiosa y mejor situada habría 
surgido de las posesiones del encomendero original y 
su familia (Lookhart 1969 en Keith 1971; Wobeser, 2019). 
Este parece haber sido el caso de las tierras asociadas 
con la encomienda que nos ocupa en el valle de Co-
pán y su paulatina transformación en una estancia (ga-
nado), plantación (índigo) y luego más tarde en las ha-
ciendas ganaderas y plantaciones de tabaco modernas.

Es sabido, además, que la adjudicación de una en-
comienda no facultaba al titular de la misma a ocupar 
o usufructuar las tierras de los pueblos de indios, aun-
que no hay duda que en la práctica estas tierras cons-
tituyeron el recurso del cual se nutrieron las compo-
siciones a partir de la Cédula Real de 2 de noviembre 
de 1598 (Martínez Girón, 1980) y las posteriores titula-
ciones. El espíritu de la ley era anular los títulos que no 
habían sido emitidos por autoridad competente o de 
acuerdo a los requisitos legales establecidos, pidiendo 

la restitución de las tierras a la Corona. En la dicha cé-
dula quedaba previsto que se repartiera a los indios lo 
que buenamente hubiere menester para que tuvieran 
en que labrar y hacer sus cultivos, confirmándoles las 
tierras que tenían y necesitaban en ese momento. El 
resto de las tierras, una construcción de por sí incon-
mensurable, se podía componer o sanear y aquellos, 
que estaban en posesión de hecho de dichas tierras 
o las denunciaban, hacer un pago justo y razonable 
según la cantidad y calidad de las mismas y posterior-
mente confirmar la posesión para extenderles nuevos 
títulos. Esto iba precedido de una presentación de los 
antiguos títulos, si los había, de la convocatoria de los 
interesados y afectados y de una medida o remedida 
de los terrenos. 

En la mencionada Cédula Real de 1598 se agrega 
que se debía ordenar con todo rigor a todas las perso-
nas que poseyesen estancias de ganando mayor, obra-
jes de hacer tinta, chácaras, trapiches de hacer azúcar, 
milpas de cacao y maíz y otras haciendas de campo 
a que exhibieran los títulos. De no ser legítimos éstos, 
se debía proceder a la medida, haciendo citar a los in-
dígenas de los pueblos y los demás vecinos para que 
se cercioraran de que no iban a ser perjudicados. En el 
caso de los indígenas se preveía el nombramiento de 
un intérprete. 

Los pueblos de indios, sin embargo, basaban la po-
sesión a más de en los títulos --los cuales en buen nú-
mero de casos poseían-- en la ocupación ancestral de 
las tierras a través del usufructo visible de las mismas. 
Por otra parte, era ejemplar el seguimiento que los in-
dios principales hacían de sus causas en las instancias 
locales, provinciales y regionales, pero con igual tozu-
dez mantenían sus posiciones los vecinos españoles, 
recurriendo a todos los medios a su disposición, en es-
pecial a un recurso que les estaba vedado a los indíge-
nas, el de la intimidación ante las medidas de violencia 
que no necesariamente aplicaban los encomenderos, 
pero si otras personas a su servicio. En el caso que nos 
ocupa, ya en sí es un hecho de violencia la destrucción 
calculada y paulatina de las plantaciones de cacao, 
destrucción que los indígenas no podían retribuir en 
la misma moneda (no obstante, la orden de la autori-
dad competente de que podían matar el ganado que 
deambulara en sus terrenos y luego simplemente dar 



aviso al dueño para que lo recogiera). Las razones que 
se aducen a finales del siglo XIX para hacer la adjudi-
cación de tierras reflejan un cambio de concepciones, 
puesto que se parte de una prescripción de derechos, 
en este caso parece ser por disminución o abandono 
de los residentes indígenas del pueblo y haber perma-
necido las tierras incultas durante un tiempo relativa-
mente largo. De hecho, a principios del siglo XIX (1801) 
solo se registraron en el valle de Copán tres residentes 
españoles y 20 “indios ladinos” (Vallejo 1893, p. 130). 
Para los efectos, solamente se había consumado un 
proceso iniciado dos siglos atrás. Con esto, siete siglos 
después del primer abandono arqueológicamente re-
gistrado del valle de Copán, éste estaba despoblado 
otra vez de sus residentes indígenas. 

El conflicto de tierras de los indios de Copán fue 
uno jamás resuelto, donde la justifica se otorgó, pero 
no se aplicó, dejando al tiempo el resultado final: en 

primera instancia, la destrucción del patrimonio de los 
indígenas que garantizaba su sobrevivencia, y más pre-
cisamente, su bienestar económico, sus sembradíos 
de cacao, produjo el abandono obligado de las tierras 
ante la imposibilidad de mantenerlas en su posesión y, 
por último, el traslado de su residencia a tierras menos 
apetecidas en los linderos del valle. Con ello inicia un 
nuevo ordenamiento con una economía basada ahora 
en la producción de tabaco y la crianza de ganado, ol-
vidada ya la memoria de la riqueza indígena cacaotera 
y sustituidos los nombres de los parajes que constitu-
yeron al decir de los indígenas mismos en el siglo XVII 
“el riñón” de su economía.

Referencias Bibliográficas
AGI (1553-1562). Tributos de Pueblos de Indios. Contaduría 

987. Archivo General de Indias (ver Arbitraje de Límites, 
1932).  

Cuadro 4
De la encomienda a la hacienda en el valle de Copán, 1536-1800: Una tarea incompleta

Año Pueblo Encomendero Tributarios Indio Alcalde

1536 Copaninque Diego García de Solís n.d.

1576 Copán n.d. 30

1582 Copán Diego de Pineda Menor 20

1618 Copán Diego de Pineda de la Peña n.d. Miguel Ramírez

1629 Copán María de Lemus n.d. Esteban López

Composición de tierras Estanciero/Hacendado Obraje de añil 

1629

1629

Copán

Copàn

Juan García de Prado y María de 
Lemus

Domingo de Lizarraga

Domingo 
de Lizarraga

n.d. Copán Manuel Pinto de Amberes
Manuel Pinto 
de Amberes

1722 Copán Miguel Pinto de Amberes

1729 Copán
Hermano de Miguel Pinto de 

Amberes

1737 Copán Juan de Castro

1738 Copán Miguel Pinto de Amberes

Residentes

1801 Copán 3 españoles 20 indios ladinos

Elaborado por G. Lara Pinto a partir del Repartimiento de San Pedro, 1536; Títulos de tierra ANH 1629, 1722 y 1729; Martínez Girón, 1980 y 
Vallejo, 1887. 



31UNAH Campus Copán

AGI (1590). Memorial de todos los pueblos que ay en la juris-
dicción de st miguel y villa e chuluteca que es comarca 
de puerto de Fonseca y de la provincia de honduras que 
están en el camino real desde dicho puerto hasta el de 
caballos, 1590. Audiencia de México 257. Archivo General 
de Indias

ANH (1629). Título No. 54 del Departamento de Copán. Archi-
vo Nacional de Honduras (ver Arbitraje de Límites, 1932).  

ANH (1722). Título 571. Sitio Estancia de San Nicolás o Estan-
zuela. Archivo Nacional de Honduras (ver Arbitraje de Lí-
mites, 1932).  

ANH (1729). Título de tierra No. 420. Sitio Petapa. No. 420. 
Archivo Nacional de Honduras (ver Arbitraje de Límites, 
1932).  

ANH (1873). Título de tierra No. 568. Sitio San Miguel de Copán. 
Archivo Nacional de Honduras (ver Arbitraje de Límites, 
1932).  

Arbitraje de Límites entre Honduras y Guatemala (1932). Ale-
gato de la república de Honduras, sometido al Honorable Tri-
bunal Especial de Límites, de conformidad con lo prescrito en 
el Artículo IV del Tratado de 16 de julio de 1930. Washington, 
D.C.: Press of W.F. Roberts Company, Inc. 

Batres, Carlos, Batres, Lucrecia de Garnica, Marlen, Martínez, 
Ramiro y Valle, Raquel (2005). Las evidencias de la indus-
tria del añil en la cuenca Copan-Ch´orti´. En Juan Pedro 
Laporte, Bárbara Arroyo y H. Mejía (eds.), XVIII Simposio de 
Investigaciones Arqueológicas en Guatemala, 2004, pp.558-
575. Guatemala: Museo Nacional de Arqueología y Etno-
logía.

Bergmann, John (1969). The distribution of cacao cultivation in 
Pre-Columbian America. Annals of the Association of Ame-
rican Geographers, 59, 85-96

Brewer Stewart (2009). The Ch’orti’ Maya of Eastern Guatemala 
under Imperial Spain. En Brent E. Metz, Cameron L. Mc-
Neil, y Kerry M. Hull (eds.), The Ch’orti’ Maya Area. Past and 
Present, pp. 137-147. Gainesville: University Press of Florida. 

Cereceda, Andrés (1539). Bienes de Andrés de Cereceda. San Pe-
dro de Puerto de Caballos, 17 de septiembre a 24 de octubre 
de 1539. Contaduría 987. Sevilla: Archivo General de Indias. 

Chapman, Anne (1960). Los nicarao y los chorotegas según las 
fuentes históricas. San José: Universidad de Costa Rica.

Ciudad Real, Antonio de (1872). Relación breve y verdadera de 
algunas cosas de las muchas que sucedieron al padre Fray 
Alonso Ponce en las Provincias de Nueva España, [1586] 2v. 
Madrid: Imprenta de la viuda de Calero.

Contreras Guevara, Alonso de (1946). Relación hecha a Su 
Magestad por el Gobernador de Honduras de todos los 
pueblos de dicha gobernación-Año de 1582. Boletín del 
Archivo General del Gobierno, XI (1 y 2), 5-19.

Cunill, Caroline (2012). Fray Bartolomé de las Casas y el oficio 
de defensor de indios en América y en la Corte españo-
la. Nuevo Mundo. https://doi.org/10.4000/nuevomun-
do.63939

Fuentes y Guzmán, Francisco Antonio (1972). Obras Históricas. 
Madrid: Biblioteca de Autores Españoles.   

Galindo, Juan y William Gates (1834). Informe de la comisión 
científica formada para el reconocimiento de las antigüeda-
des de Copan, por decreto de 15 de enero de 1834 del co. gefe 
(sic) supremo del estado de Guatemala Dr. Mariano Gálvez. 
https://cdm15.999.contentdm.oclc.org/digital/collec-
tion/SCMisc/id/50324

García de Palacio, Diego (1983). Carta-Relación. Relación y 
Forma de Diego García de Palacio Oidor de la Audiencia 
de Guatemala. Estudio Preliminar de María del Carmen 
León Cázares. México: Universidad Nacional Autónoma 
de México. (Cuadro de Lenguas Mencionadas en la Car-
ta-Relación de Diego García de Palacio, entre pp. 24 y 25) 
(Versión facsímile 1576). 

Girard, Rafael (1946). Copán y Copán Calel. Honduras Maya, 1 
(1), 65.

Girard, Rafael (1944) Descubrimiento de un valioso sitio histó-
rico. Revista del Archivo y Biblioteca Nacionales, 22, 709-712.

Gómez, Pastor (2003). Cocumba, los mayas, los españoles y 
la comercialización del cacao (1502-1560). Yaxkin, XII (1), 
5-41.

Hasemann, George, Gloria Lara Pinto y Fernando Cruz Sando-
val (1996). Los Indios de Centroamérica. Madrid: Editorial 
MAPFRE.

Henderson, John (1977). The Valley de Naco: Ethnohistory and 
Archaeology in Northwestern Honduras. Ethnohistory, 24 
(4), 363-377.

Henderson, John, Sterns, Ilene, Wonderly, Anthony, Urban, Pa-
tricia (1979). Investigaciones arqueológicas en el valle de 
Naco, Honduras occidental: un informe preliminar. Yaxkin, 
III (2), 77-119.

Henderson, John y Joyce, Rosemary (2006). Brewing distinc-
tion: the development of cacao beverages in Formative 
Mesoamerica. En Cameron L. McNeil, (ed.), Chocolate in 
Mesoamerica: a cultural history of cacao, pp. 140-153. Gai-
nesville: University Press of Florida. 



32 UNAH Campus Copán

Henderson, John, Joyce, Rosemary, Hall, Gretchen, Hurst, W. 
Jeffrey y McGovern, Patrick (2007). Chemical and archaeo-
logical evidence for the earliest cacao beverage. Procee-
dings of the National Academy of Science, 104 (48), 18937-
18940.

IGN (s.f.). Hojas cartográficas Copán Ruinas 2360 I y San Fernan-
do 2360 II. Escala:  1:50000. Instituto Geográfico Nacional. 

Keith, Robert (1971). Encomienda, Hacienda and Corregimien-
to in Spanish America: A Structural Analysis. Hispanic Ame-
rican Historical Review, 51 (3), 431-446.

Kaplan, Jonathan y Ugarte, René (2006). Recientes investiga-
ciones en Chocola, en la bocacosta de Guatemala, y sus 
implicaciones: La hidráulica, el cacao y los desarrollos se-
minales de la civilización Maya. En Juan Pedro Laporte, 
Bárbara Arroyo y H. Mejía (eds.), XIX Simposio de Investiga-
ciones Arqueológicas en Guatemala, 2005, pp.83-95. Guate-
mala: Museo Nacional de Arqueología y Etnología.

Lara Pinto, Gloria (1980). Beiträge zur Indianischen Ethnographie 
von Honduras in der 1. Hälfte des 16. Jahrhunderts unter be-
sonderer Berücksichtigung der Historischen Demographie. 
Repro Lüdke. Hamburgo. Tesis de Doctorado, Universidad 
de Hamburgo.

Lentz, David (1991). Maya Diets of the Rich and Poor: Paleoe-
thnobotanical Evidence from Copan. Latin American Anti-
quity, 2(3), 269-287

Martínez Girón, Eric Jorge (1980). El valle de Copán en la época 
colonial. Yaxkin, III (4), 215-236.

Masters, Adrián (2022). ¿Por qué se decretaron las Leyes Nue-
vas de 1542? Nuevas luces sobre conquistadores perule-
ros, mujeres palaciegas y Bartolomé de las Casas en las 
reformas de Indias. Revista de Indias, LXXXII (285), 293-327. 
https://doi.org/10.3989/revindias.2022.009

Molina de, Alonso (1970). Vocabulario en Lengua Castellana y 
Mexicana y Mexicanan y Castellana. México: Editorial Po-
rrúa. 

Montejo, Francisco (1539). Carta a S.M. del Adelantado Don 
Francisco de Montejo sobre el estado y accidentes de la pro-
vincia de Guatimala. Gracias a Dios, 1 de julio de 1539. En 
Colección de Documentos Inéditos de América y Ocea-
nía, 1875, Tomo XXIV, pp. 250-297. Madrid. 

Rue, David (1992). Pollen Analysis at Copán, Honduras. 57th An-
nual Meeting of the SAA. 

Sampeck, Kathryn (2014). Ancient Quelepa, colonial San Mi-
guel: shifting cultural frontiers and rogue colonialism in 
eastern El Salvador. En Geoffrey Braswell (ed.), The Maya 

and their Central American Neighbors. Settlement patterns, 
architecture, hieroglyphic texts and ceramics, pp. 56-82. 
New York: Routledge 

Sheptak, R. N. (2013, 19 de junio). Colonial Masca in motion: tac-
tics of persistence of a Honduran indigenous community. 
University of Leiden. https://hdl.handle.net/1887/2099

Sherman, William (1979). Forced native labor in sixteenth-cen-
tury Central America. University of Nebraska Press.   

Siméon, Remi (1885). Dictionnaire de la Langue Nahuatl ou 
Mexicaine. Paris : Imprimerie Nationale. 

Stone, Doris (1968). Nahuat Traits in the Sula Plain, Northwes-
tern Honduras. Verhandlungen des XXXVIII Internationa-
len Amerikanisten Congresses. Stüttgart-München, Band 
I: Symposium Some External Relations of Aboriginal Hondu-
ras, pp. 531-536.

Turner II, B.L. (1983). Habitat y Agricultura en la región de Co-
pán. Introducción a la Arqueología de Copán, Honduras, 
Tomo I, Capítulo I, pp. 35-142. Tegucigalpa: Proyecto Ar-
queológico Copán/Instituto Hondureño de Antropología 
e Historia.  

Vallejo, Antonio (1893). Matrícula de 1801. En Primer Anuario 
Estadístico correspondiente al año de 1889. Tegucigalpa: 
Tipografía Nacional. 

Van Akkeren, Ruud (2001). Conociendo a los pipiles de la costa 
del Pacífico de Guatemala: un estudio etno-histórico de 
documentos indígenas y del Archivo General de Centroa-
mérica. En Juan Pedro Laporte, Héctor Escobedo y Bárba-
ra Arroyo (eds.), XVIII Simposio de Investigaciones Arqueoló-
gicas en Guatemala, 2001, Tomo I, pp. 3-14. Ministerio de 
Cultura y Deportes, Instituto de Antropología e Historia, 
Asociación Tikal de Guatemala. 

Ubico, Mario, Batres, Carlos, Batres, Lucrecia de, Garnica, Mar-
len, Martínez, Ramiro y Rosada, Luis (2001). Jupilingo: un 
pequeño asentamiento probablemente relacionado0 con la 
periferia de Copán. En Juan Pedro Laporte, A. C. Suásnavar 
y Bárbara Arroyo, XIV Simposio de Investigaciones Arqueoló-
gicas en Guatemala, 2000, pp. 592-602.  

Wingard, John (1992). Evaluating the Sustainability of Soil Re-
sources in the Copan Valley, Honduras. 57th Annual Mee-
ting of the Society for American Archaeology. 

Wobeser, Gisela (2019). La formación de la hacienda en la época 
colonial: el uso de la tierra y el agua. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México. https://historicas.unam.
mx/publicaciones/publicadigital/libros/198b/forma-
cion_hacienda.html



33UNAH Campus Copán

Discapacidad en la Historia Colonial 
y Republicana de Honduras (1502-1876)1

Planteamiento del Problema
A principios de septiembre de 2022 leí una noticia pu-
blicada por El País cuyo título es Los restos de un niño 
con un pie amputado hace 31000 iluminan el origen de 
la cirugía; aunque la noticia concluye que las personas 
que realizaron la intervención quirúrgica tenían cono-
cimiento de las plantas medicinales y de los cuidados 
previos y posteriores de la cirugía, me llevó a buscar 
desde cuándo en Honduras se conocen las discapaci-
dades, ya que la vida humana como tal en el país, data 
aproximadamente 10.000 años a. C. en La Cueva del Gi-
gante, en Marcala, La Paz. Debido a los pocos estudios 
precolombinos, comencé la investigación con el Perio-
do Colonial, en busca de una institucional o políticas 
públicas del tema, que no se logra hasta el Gobierno 
del Manuel Gálvez (1949-1954).

Las mentalidades de cada sociedad responden a 
cada contexto, por eso para los aztecas, las personas 
con discapacidad eran tratadas con ciertos privilegios y 
sus condiciones eran asociadas a los dioses. En el Nue-
vo Mundo con la llegada de los españoles, se arrastran 
las costumbres de Europa Medieval y se siguen repro-
duciendo, los nombres como fueron tratados son cie-
gos, sordomudos, cojos, locos, tullidos, mancos, entre 
otros. Estas costumbres se normalizaron y en un nuevo 
contexto del siglo XXI todavía son usadas por la pobla-
ción, pero no por las organizaciones que trabajan el 
tema, ahora son nombradas personas con discapaci-
dad y el término se abre a múltiples aplicaciones según 
la categoría.

José Cáceres2

Marco Teórico 
Con respecto a las corrientes históricas, este trabajo 
forma parte de la “Historia desde Abajo”, nace en un 
contexto dirigido a nuevos sujetos históricos en los 
cuales la historia oficial no se enfoca; estos pueden ser 
campesinos, pueblos indígenas, mujeres, subalternos, 
entre otros. “Sin embargo, en sus esfuerzos por estudiar 
la historia desde abajo, los historiadores se han servi-
do de otros tipos de documentos oficial o semioficial 
distintos de una fuente única y rica.”3 No obstante, este 
tipo de hacer historia se basa en:

Dicha perspectiva ha resultado de inmediato atrayente 
para los historiadores ansiosos por ampliar los límites 
de su disciplina, abrir nuevas áreas de investigación y, 
sobre todo explorar las experiencias históricas de per-
sonas cuya existencia tan a menudo se ignora se da por 
supuesto o se menciona de pasada en la corriente prin-
cipal de la historia.4

La historia desde abajo aporta a la Historia Cultural 
porque esta es una subdivisión de todas las formas de 
hacer historia en los aportes académicos. La historia de 
gente corriente no puede divorciarse de su estructura 
social porque está muy relacionada con el contexto, 
del cual el sujeto histórico forma parte. Por eso, los su-
jetos históricos en la historia desde abajo se encuen-
tran en algunos discursos y para eso es necesario hacer 
una triangulación de fuentes para complementar una 
sola información, concluye el autor:

1El trabajo completo fue presentado a la Dirección General de Desarrollo para las Personas con Discapacidad de la secretaria de Desarrollo Social.
2Historiador, investigador y docente hondureño.
3Sharpe, J. (2001). Historia desde Abajo en Burke. P. (Ed), Formas de hacer Historia. Madrid: Alianza Editorial. p. 48
4Ibid., p. 41



34 UNAH Campus Copán

El término “historia desde abajo” implica de hecho que 
hay por encima algo a lo que referirse. Esta hipótesis 
supone, a su vez que, precisamente al tener en cuenta 
aspectos explícitamente políticos de su experiencia pa-
sada, la historia de “la gente corriente” no puede divor-
ciarse de la consideración más amplia de la estructura y 
el poder social.5

El tema de la discapacidad encaja en la corriente histo-
riográfica “Historia desde abajo” debido a las caracterís-
ticas que el tema tiene, sin embargo, al hacer referencia 
a la discapacidad, hay que puntualizar que existe en la 
sociedad dos formas de ver y tratar el tema. El primero 
parte de un ejemplo en el cual en una familia se en-
cuentra una persona con una o varias discapacidades, 
al no tener medios ya sea sociales o económicos para 
tratar la discapacidad, recurre a las calles en busca de 
ayuda. El segundo ejemplo está relacionado con el di-
nero y la fealdad, Umberto Eco, cita a Carl Marx al refe-
rirse que al tener dinero una persona deja de ser fea y 
transforma todas las carencias en contrarias:

Es en un pasaje de Marx (Manuscritos económicos y filo-
sóficos de 1844) se recuerda que la posesión de dinero 
puede suplir la fealdad: “El dinero, en la medida en que 
se posee la propiedad de comprarlo todo, de apropiar-
se de todos los objetos, es el objeto por excelencia… 
Mi fuerza es tan grande como lo sea la fuerza del dine-
ro… Lo que soy y lo que puedo no está determinado en 
modo alguno por mi individualidad. Soy feo, pero pue-
do comprarme la mujer más bella. Por tanto, no soy feo, 
porque el efecto de la fealdad, su fuerza ahuyentadora 
queda anulado por el dinero. Según mi individualidad, 
soy tullido, pero el dinero me procura veinticuatro pier-
nas; luego no soy tullido… ¿Acaso no transforma mi di-
nero todas mis carencias en sus contrarios?6

En la teoría de discapacidad nos encontramos con tres 
modelos que proponen una periodización de la histo-
ria de la discapacidad. El primer Modelo es Prescinden-
cia, el segundo el Modelo Rehabilitador y el tercero el 
Modelo Social. “Un primer modelo, que se podría de-
nominar de prescindencia, en el que se considera que 
las causas que dan origen a la discapacidad tienen un 
motivo religioso, y en el que las personas con discapa-
cidad son asumidas como innecesarias”7. Se relaciona 
muchísimo con la burla, que acompaña la discrimina-
ción hacia el sector. En este modelo, que una persona 
nazca con una discapacidad es el fruto de un pecado 
de sus padres. No obstante, en la Antigua Grecia, “el 
caso de los soldados que, habiendo servido a las polis 
griegas o al imperio romano, al quedar heridos de gue-
rra no serán eliminados, sino que, por el contrario, co-
braban pensiones y participaban del reparto del botín.8

Dentro del Modelo Prescindencia, se encuentra un 
submodelo llamado marginación, su sustento es el si-
guiente:

El rasgo principal que caracteriza a este submodelo es 
la exclusión, ya sea como consecuencia de subestimar 
a las personas con discapacidad y considerarlas objeto 
de compasión, o como consecuencia del temor o el 
rechazo por considerarlas objeto de maleficios o como 
advertencia de un peligro inminente.9

En la Historia Universal la cita anterior se representa 
conque: “Hacia la Baja Edad Media, a raíz de la peste ne-
gra, comienza a asociarse a los discapacitados con po-
breza y contagio lo que, sumado a las acusaciones de 
brujería, acaba por convertirse a la marginación en una 
verdadera exclusión.”10 Estas costumbres fueron trans-
mitidas a España y posteriormente al Nuevo Mundo.

“El segundo Modelo es el denominado rehabilita-
dor. Desde su filosofía se considera que las causas que 
dan origen a la discapacidad son científicas.”11 Su ori-

5Ibid., p. 52
6Eco, H. (2007) Historia de la Fealdad. Barcelona: Lumen. p. 12. 
7Palacios, A y Bariffi, F (2007). La discapacidad como una cuestión de derechos humanos: Una aproximación a la Convención Internacional sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad. Madrid: Cinca. p. 13
8Velarde, V. (2012). Los modelos de discapacidad: un recorrido histórico. Revista Empresa y Humanismo, XV (1) 115-136. p. 121
9Palacios, A y Bariffi, F (2007). La discapacidad como una cuestión de derechos humanos: Una aproximación a la Convención Internacional sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad. Madrid: Cinca. p. 15
10 Velarde, V. (2012). Los modelos de discapacidad: un recorrido histórico. Revista Empresa y Humanismo, XV (1) 115-136. pp. 121-122.
11Palacios, A y Bariffi, F (2007). La discapacidad como una cuestión de derechos humanos: Una aproximación a la Convención Internacional sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad. Madrid: Cinca. p. 15



35UNAH Campus Copán

gen se encuentra en los heridos por la Gran Guerra o I 
Guerra Mundial, porque algunos soldados perdían una 
o varias extremidades como resultado, se necesitaba 
una intervención médica. Este modelo además pro-
pone que las discapacidades no son de nacimiento, al 
contrario, se pueden adquirir por accidente a lo largo 
de la vida. Este modelo también se le considera Mode-
lo Médico. 

El último Modelo, propone:
Finalmente, un tercer modelo, denominado social, es 
aquel que considera que las causas que dan origen a la 
discapacidad no son ni religiosas, ni científicas, sino que 
son preponderantemente sociales; y que las personas 
con discapacidad pueden aportar a las necesidades de 
la comunidad en igual medida que el resto de personas 
- sin discapacidad- pero siempre desde la valoración y el 
respeto de su condición de personas, en ciertos aspec-
tos, diferentes.12

Este modelo nace en los Estados Unidos gracias a un 
grupo de personas con discapacidad que se comien-
zan a organizar en busca de sus derechos civiles a fi-
nales de la década de los 60 y principios de los 70 del 
siglo pasado en la Universidad de Berkeley; con Ed Ro-
berts. Desde Inglaterra viajaron a EE. UU. para aprender 
sobre el tema y replicarlo en Europa, propone que la 
discapacidad sea estudiada desde un enfoque holísti-
co. Una vez organizado el sector, el Estado puede apli-
car políticas públicas en pro del sector.

Fue hasta el 13 de diciembre de 2006 cuando la 
ONU convoca a Asamblea General para ratificar la Con-
vención sobre los Derechos de las Personas con Discapaci-
dad.13 Por estas razones:

El modelo social se encuentra, entonces, muy relaciona-
do con la consideración de la discapacidad como una 
cuestión de derechos humanos. Se centra en la digni-
dad intrínseca del ser humano, y de manera accesoria 
–y solo en el caso que sea necesario- en las caracterís-

ticas medicas de la persona. Sitúa al individuo en todas 
las decisiones que le afecten, y sitúa el centro del pro-
blema fuera de la persona -en la sociedad-.14

Contexto histórico sobre discapacidad
La historia de las personas con discapacidad ha sido 
poco estudiada en Honduras, sin embargo, otros países 
son referencia con sus estudios y políticas. En la Historia 
Universal nos encontramos a personas con discapaci-
dad, que con los años fueron llamadas “ciegos, sordos, 
sordo-mudos, impedidos”, que han sido conocidos por 
sus obras, por ejemplo, en la Antigua Grecia tenemos 
a Homero (siglo VIII a. C – ¿?), quien era una persona 
ciega, se conoce como autor de las obras La Ilíada y La 
Odisea. Desde la Baja Edad Media (siglo XIV- siglo XV) 
en Europa, las personas ciegas estaban organizados en 
hermandades, eran encargadas de la divulgación de 
materiales impresos:

Además, las autoridades fueron consientes de la peligro-
sidad que comportaba la actividad que desempeñaban 
los ciegos, puesto que se encontraban en el centro de 
los procesos de generación de estados de opinión. (…) 
los gobernantes mostraban una actitud ambivalente 
hacia ellos: por un lado, fueron objeto de persecuciones 
a raíz del papel que ejercieron como difusores de gace-
tas, almanaques, relaciones de sucesos y otros papeles; 
por otro lado, las autoridades vieron en las hermanda-
des de ciegos unos potenciales colaboradores objetivos 
del poder respecto al control de los materiales menores, 
motivo que explica el monopolio que ejercieron en la 
venta callejera de estos.15

Similares a Homero, los ciegos contaban historias 
de hazañas grandiosas en las plazas y aprovechan a di-
vulgar los libros. Representaban una peligrosidad por-
que los libros son material impreso para ideas y no es-
taba permitido, porque las personas que los tenían sin 
autorización eran juzgados por la Santa Inquisición. Por 

12Palacios, A y Bariffi, F (2007). La discapacidad como una cuestión de derechos humanos: Una aproximación a la Convención Internacional sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad. Madrid: Cinca. p. 19
13ONU (2006). Discapacidad. Instrumento de ratificación de la convención sobre los derechos de las personas con discapacidad. Disponible en https://www.
un.org/esa/socdev/enable/documents/tccconvs.pdf
14Palacios, A y Bariffi, F (2007). La discapacidad como una cuestión de derechos humanos: Una aproximación a la Convención Internacional sobre los Derechos de 
las Personas con Discapacidad. Madrid: Cinca. p. 23
15Iglesias, A. (2016). El ciego callejero en la España Moderna: balance y propuestas. Labor Histórico, 2(1). 74-90. http://dx.doi.org/10.17074/lh.v2i1.318 p. 75



36 UNAH Campus Copán

otro lado, la Corona Española usaba a las hermanda-
des de ciegos para divulgar material que consideraban 
apropiados para los súbditos.

Con respecto a las personas con discapacidad au-
ditiva, que en la historia se les ha llamado “sordos” o 
“sordomudos”, sobre este tema se tiene noticias desde 
mediados del siglo XVI con el pintor Juan Fernández 
Navarrete, el primer caso de “desmutización” y años 
después el fray benedictino Pedro Ponce de León:

El primer caso de alfabetización y desmutización cono-
cido en España es el del pintor Juan Fernández Nava-
rrete (1526-1579), que había quedado sordo (y mudo) 
a los tres años. Lo rehabilitó el fraile Jerónimo Vicente 
de Santo Domingo, en el monasterio de La Estrella, en 

Nájera, vinculado a los Condestables de Castilla, como 
lo estaba el benedictino de Oña, en el que educó Ponce 
de León a dos de los sobrinos del IV Condestable, Pedro 
de Velasco. Pero es a Pedro Ponce de León a quien se ha 
considerado el pionero del método, el que extendió su 
fama como autor de “nobedad tan nueba y miraculosa”, 
“boluntariosa yndustria”, como refiere el licenciado Las-
so en su Tratado aludiendo sin duda a la recuperación 
del habla, no a la escritura.
No se sabe con certeza a cuántos sordos instruyó Pe-
dro Ponce. En uno de los pocos textos que se conservan 
de Ponce, citado por Feijóo, el monje escribe que “tuve 
discípulos que eran sordos y mudos a nativitate, hijos 
de grandes señores e de personas principales, a quienes 
mostré hablar y leer y escribir y contar (...) y saberse por 
palabra confesar, e algunos latín, e algunos latín y grie-
go, y entender la lengua italiana...”16

La Iglesia católica ha sido asociada a la beneficencia o 
caridad, y desde la Edad Media tuvo el monopolio del 
conocimiento, no es casual que buscaran a los mon-
jes para colaborar. El termino desmutización hace re-
ferencia a que una persona sorda pueda comunicarse, 
su objetivo era quitar lo mudo, en ese sentido, que los 
sordos se comunicaran verbalmente. El primero que lo 
hizo fue el fraile Jerónimo Vicente de Santo Domingo 
con el pintor Juan Fernández Navarrete. Pero es a Pedro 
Ponce de León que se le considera pionero por su mé-
todo rudimentario y la fama que obtuvo porque tuvo 
discípulos hijos de grandes señores a quienes les ense-
ñó a “hablar y leer y escribir y contar y saberse por pala-
bra confesar, e algunos latines, e algunos latín y griego, 
y entender la lengua italiana”. Este método, quizá fue 
el pionero de la lengua de señas. Estas evidencias de-
muestras que, en España La Corona tenía sus políticas 
con respecto a las personas, una política que era ex-
clusiva para España y no para América, en México se 
conoce:

Por el momento, no tenemos constancia de la existencia 
de hermandades de ciegos en el Nuevo Mundo, si bien 
sí contamos con algunos indicios que nos hablan, como 
mínimo, de la actividad que ejercieron como difusores 

16Herrero, A. (2006). Mudo, sordomudo, sordo viejas pócimas y nuevas denominaciones. Investigación e intervención en patologías del lenguaje. I. 225-251. 
p. 240.

Grabado titulado “Mendigo con muletas y saco” del artista barroco 
francés Jacques Callot. Considerado una de las figuras importantes del 
grabado antiguo, realizados probablemente entre 1622 y 1623.



37UNAH Campus Copán

de menudencias algunos privados de la vista corporal al 
margen de un marco corporativo. Por ejemplo, gracias a 
un proceso inquisitorial, sabemos que en el México del 
siglo XVI un ciego iba de un pueblo a otro “vendiendo 
unos papeles impresos de los cuatro evangelios”, a los 
que otorgaba un poder taumatúrgico (Castillo Gómez, 
2016, p. 126-127). Asimismo, hay huellas de una cultura 
del ciego en la América colonial que se refieren a finales 
del siglo XVIII, puesto que hacia 1792 el ciego Felipe Vi-
duera – natural de Viana del Bollo (obispado de Astorga) 
– estuvo temporalmente en México pidiendo limosna, 
lugar al que solicitó viajar de nuevo desde España en 
1795, algo que también hizo otro ciego español, Fran-
cisco Escudero, quien, presumiblemente, pretendía 
seguir los pasos de aquel, pero ambas licencias de em-
barque fueron denegadas por las autoridades (Archivo 
General de Indias, México, leg. 2496, n. 106, fol. 1124-
1127; n. 109, fol. 1151 1152).17

Hacia la segunda mitad del siglo XVI, Bernardino 
Álvarez, hospital San Hipólito:

En los principales se ocupó de las convalecientes. La 
primera sala que edificó Bernardino fue la destinada a 
ellos. Era ésta un lugar de descanso en donde perma-
necían los pobres hasta que tenían fuerza para trabajar, 
después se hicieron las demás enfermerías. Como se ad-
mitían enfermos de todos los males (excepto leprosos y 
antoninos), el hospital tenía carácter de general. Pero lo 
que lo caracterizaba, era el hecho de ser el único en que 
se recibían locos y atrasados mentales. Tal es, sin duda, 
su aspecto más importante.18

Además de los hospitales, en México ha sido estudiado 
el tema en la mitología azteca, la cual relaciona la disca-
pacidad con los dioses, por ejemplo: “Xótotl es también 
un perro “monstruoso” por no tener pelo y tener las pa-
tas zambas y deviene xoloitzcuintli, el perro mexicano 
sin pelo, pero se le representa también con las patas 
torcidas”.19

Otros dioses son representados con los pies y las 
manos torcidos como Tlazoltéotl, el mismo artículo 
apunta:

Tezcatlipoca, deidad de la noche y el sol nocturno, dios 
todopoderoso y temible pues manda y quita la salud 
y las riquezas, el cual es cojo, pues su pie izquierdo le 
fue arrancado por la tierra al cerrar sus fauces cuando 
entraba a su interior. 20

Sobre los albinos:
Tláloc distinguía como suyos a los albinos, seres de na-
turaleza fría por su contraste con el color moreno de la 
piel de los indígenas mexicanos, por lo que se les consi-
deraba como capaces de absorber el calor de los demás 
y causarles enfermedades de diversa índole. 21

Agrega sobre los enanos y jorobados:
Los enanos y los jorobados eran seres asociados con 
Quetzalcóatl y tenían una visa de no precisamente fe-
liz, pero sí de distinción, ya que eran albergados en los 
palacios de los gobernantes a quienes acompañaban 
en ceremonias y festividades y eran constantemente 
llamados para consultarles sobre agüeros y vaticinios.22

Antecedentes coloniales - Honduras
En Honduras, con la llegada de los españoles abre paso 
el Periodo Colonial, la llegada y expansión de los co-
lonos marca un paso en la colonización y la evange-
lización, y es así, como poco a poco se van moviendo 
geográficamente y fundando ciudades como Trujillo, 
Comayagua, Gracias, entre otras, villas donde vivían los 
españoles y en la periferia donde vivían los indígenas, 
sobre la política de lenguaje en el Periodo Colonial, 
Atanasio Herranz, propone tres etapas:

La primera (1502-1569) se caracterizó por una política 
claramente monolingüe castellana. Esta política, di-
señada por los Reyes Católicos y continuada por Car-
los V, se basó en que “todos los naturales de América 
debían aprender obligatoriamente el castellano”. La 
segunda etapa (1570-1769) supuso un cambio impor-
tante, se pasó de una política monolingüe castellana a 

17Iglesias, A. (2016). El ciego callejero en la España Moderna: balance y propuestas. Labor Histórico, 2(1). 74-90. http://dx.doi.org/10.17074/lh.v2i1.318 p. 88
18Gonzales J. y Gonzales G. (2014). Hospitales para enfermos mentales en la Colonia. Salud Públ. Méx.  II (3). 675-684. p. 678.
19Viesca, C. y Ramos, M. (septiembre- diciembre 2017) La discapacidad en el pensamiento y la medicina náhuatl. Cuicuilco Revista de Ciencias Antropológicas.  
N. 70. 171-193 p.  175
20Ibid., p.  175
21Ibid., p.  178
22Ibid., p.  178



38 UNAH Campus Copán

política plurilingüe. Los curas y frailes debían aprender 
las lenguas de los naturales para doctrinarlos y evange-
lizarlos en su lengua materna. Los indígenas quedaron 
en libertad de aprender el castellano. La tercera etapa 
(1770-1820) la inició Carlos III y se mantuvo hasta el fi-
nal de la colonia. Se caracterizó por una vuelta rotunda 
a la política monolingüe castellana de la primera etapa 
y, además, propugnó la extinción de todas las lenguas 
indígenas.23

En Honduras, en cambio, en la primera parte de la 
conquista, nuestro territorio estaba en un proceso 
de luchas indígenas frente a españoles, caracterizada 
por una economía minera de oro, por eso, la política 
se basó en que los indígenas tenían que aprender el 
castellano como una forma de colonizarlos. Para este 
momento ya se habían fundado algunas ciudades y la 
Iglesia católica ya estaba establecida en Honduras. 

La segunda etapa, una política plurilingüe, donde 
los evangelizadores tenían que aprender su lengua 
para evangelizarlos, necesario para la expansión de la 
iglesia y para conservar las lenguas nativas. En cambio, 
la tercera etapa resultado de las Reformas Borbónicas, 
se caracterizó por la política monolingüe, previo a las 
vísperas de independencia. En ningún momento La 
Corona propone una política con respecto a las perso-
nas con discapacidad porque lo que más le interesaba 
de las Indias eran sus recursos.

El primer ejemplo donde podríamos incluir perso-
nas con discapacidad en Honduras fue con la llegada 
de fray Bartolomé de Las Casas y las crónicas que hace 
en su visita por Honduras:

Desde el año de mil quinientos y veinte y cuatro hasta el 
año de mil e quinientos e treinta y cinco asolaron aque-
llas provincias e reino de Naco y Honduras, que verda-
deramente parescian un paraíso de deleites y estaban 
más pobladas que la más frecuentada y poblada tierra 
que poder ser en el mundo; y agora pasamos e venimos 
por ella y las vimos tan despobladas y destruidas que 
cualquier persona, por dura que fuera, se le abrieran las 
entradas del dolor.24

Aunque la crónica es de 1540 a 1545, nos da una 
idea sobre lo despoblado que dejaron la zona de Naco 
(la región de Santa Barbara), por la violencia que ge-
neraron, quizá varias personas quedaron sin brazos, 
piernas o heridas, se les dificultó la cicatrización, lo que 
en la actualidad pueden considerarse como una disca-
pacidad motora; resultado de los años de conquista y 
tiranía de los españoles.

Para 1557, el historiador Pastor Gómez hace refe-
rencia al censo de Tencoa, donde aparecen quienes 
eran los tributarios, algunos de ellos tenían hijos, mu-
jeres viudas o en sus hogares convivían con ancianos 
y tullidos:

Por otro lado, no está de más recordar que la figura del 
tributario se refiere, tal como declaró el censo de 1557, a 
hombres casados, muchos de ellos con hijos, y sin con-
tar con mujeres viudas, o a los ancianos y tullidos. Por 
ello puede suponerse que cada tributario representado 
hasta a cinco personas, para hacerse cargo así de sus 

23Herranz, A. (2002). Política del lenguaje en Honduras, 1502-1991 (Tesis para optar al grado de Doctor). Madrid: Universidad Complutense de Madrid Facultad 
de Filología. p. 20. 
24De las Casas, Ba. (1998). Brevísima relación de la destruición de las Indias. Madrid: Tecnos. p. 64.

El grabado se titula “Mendigo con pierna de palo”, es una obra del 
artista francés Jacques Callot, la técnica utilizada es aguafuerte. 



39UNAH Campus Copán

esposas, sus hijos, y de las personas no capacitadas para 
cargas tributarias.25

El censo a detalle es el siguiente:
En Naco a 18 de mayo de 1557. Juan Vázquez de Coro-
nado, Alcalde Mayor de Honduras, por provisión librada 
en la Audiencia de los Confines, tasa el pueblo de Ten-
coa. Por tal motivo conmutó a los naturales 40 xiquipiles 
de cacao. Contó los naturales y encontró que eran 170 
indios casados, con sus mujeres, y muchas indias viudas, 
y en vista de ello tasó el pueblo en 150 mantas de a cua-
tro piernas de 2 y media por dos varas (40 que solían dar 
y 110 por los 40 xiquipiles de cacao), seis docenas de ga-
llinas de Castilla, cuatro fanegas de maíz de sementera.26

Las personas que tributaban eran hombres casados, 
que tenían varios hijos, se hacían cargo de personas 
no capacitadas para pagar tributo, si en su casa viven 
niños, viudas, ancianos y tullidos, las familias eran gran-
des, para el tema es necesario hacer señalar a las perso-
nas tullidas, son personas que no se pueden mover, ya 
sea por enfermedad o por vejez y por su edad puede 
representar la “tercera edad”, persona con discapacidad 
motora o ambas, aunque estas connotaciones son re-
cientes. La segunda cita hace referencia a Tencoa con 
170 indios con sus mujeres y viudas, lo restante es refe-
rencia a la carga tributaria del lugar.

En 1579 se denuncian las minas de Tegucigalpa, 
por tanto, el territorio estará dividido en tres partes. La 
primera, Taguzgalpa que se refiere a la zona de la Mos-
quitia y que el nombre no hay que confundirlo con “Te-
gucigalpa”, la segunda parte, es La Alcaldía Mayor de 
Tegucigalpa que corresponden los departamentos de 
La Paz, Francisco Morazán, Choluteca, Valle y El Paraíso, 
encargado de la parte económica, la tercera parte, la 
Gobernación de Comayagua, encargada de la adminis-
tración y sede religiosa, que conforman  los departa-
mentos restantes, a excepción de Islas de la Bahía que 
pertenecía a los ingleses. En 1582, el obispo de Hondu-
ras manda un informe al Rey sobre los hospitales que 
estaban en Honduras, ubicados en Comayagua, San 
Pedro y Trujillo:

•	 Los hospitales que hay en esta provincia son tres: el 
uno es en Comayagua, tiene renta hasta 200 pesos, 
es patrón el Cabildo de la ciudad. Los 70 pesos se 
gastan en una capellanía que el fundador ordeño 
se dijese cada sábado una misa cantada de Nues-
tra Señora en la iglesia del mismo hospital, y los 
demás se gastan con enfermos que se curan en el 
dicho hospital.

•	 El otro hospital es el de la ciudad de San Pedro que 
fundó un vecino del dicho pueblo, tiene de renta 
300 pesos, los 90 señalo por una capellanía de la 
misa de Nra. Señora que se dice los sábados, y lo 
demás para curar enfermos, dejó el fundador por 
patrón al Cabildo del dicho pueblo de San Pedro.

•	 El tercero hospital está en esta ciudad de Trujillo, 
que fundó un hombre antiguo, dejando para él 
cierto ganado que se ha multiplicado y después 
se vendió y dio a censo al procedido, renta hasta 
150 pesos, los 60 están señalados para el capellán 
que sirve la capellanía de Nra. Señora y los demás 
se gastan en curar enfermos que acuden al dicho 
hospital, es patrón de este hospital el Cabildo de la 
dicha ciudad de Trujillo.27

Los ingresos del hospital en Comayagua que tenía de 
renta 200 pesos: 70 estaban distribuidos en la capella-
nía y 130 pesos restantes se destinaban en enfermos. 
El hospital en San Pedro tiene 300 pesos: 90 para la ca-
pellanía y 210 para los enfermos. El tercer hospital que 
se encontraba en Honduras para 1582 es el hospital 
en la ciudad de Trujillo que tenía a su cargo ganado, 
sus rentas eran de 150: dejan 60 para la capellanía y 90 
para los enfermos. Estos hospitales posiblemente eran 
administrados por la iglesia.

La institución encargada de la caridad y benefi-
cencia en este periodo fue la iglesia católica debido a 
que en Honduras había órdenes religiosas, su principal 
objetivo era ayudar a los pobres, para ello existían las 
cofradías. “Para mantener el nivel de educación en la 
fe y de religiosidad logrados con los indios, los frailes, 
tanto los franciscanos como los mercedarios, reunían 

25Gómez, P. (2011). Los indígenas de la Gobernación de Higueras-Honduras: una visión interdisciplinar sobre la frontera entre el área cultural mesoamericana y el 
Área Intermedia (Tesis para optar al grado de Doctor). Madrid: Universidad Nacional de Educación a Distancia. Pp. 326 y 327. 
26AGI, Contaduría, 988. Cuentas de Honduras por el Alcalde Mayor Juan Vázquez de Coronado, año 1557. Agradezco al historiador Pastor Gómez, por compartir 
el resumen de este documento. 
27Martínez. M. (1983). Documentos Historia de Honduras. Tomo 1. Tegucigalpa: Editorial Universitaria. p. 136. 



40 UNAH Campus Copán

a los feligreses en hermandades, que con el tiempo 
llegaron a ser cofradías.”28 Además era “un ejemplo de 
cómo los seglares asumieron con responsabilidad pro-
pia los quehaceres de un aspecto de la Evangelización, 
cual es el fomento de la devoción y de la piedad cris-
tianas.”29 Por eso, visitaban a los enfermos y tenían ese 
sentimiento de compasión con los mismos. Este pue-
de ser el origen de la asistencia social en Honduras y 
de ver a los enfermos con un sentido de pesadumbre, 
sentimiento que aun sobrevive en la actualidad.

El siglo XVII es uno de los pocos estudiados y hay 
vacíos historiográficos, sin embargo, encontramos una 
mención de las personas con discapacidad motora 
que eran llamadas “cojos o mancos”. Mélida Velázquez 

enfatiza que la venta de esclavos negros con discapaci-
dad les hacía perder su valor y recoge el caso de Miguel 
del Castillo:

El padecimiento de cojera o de manquera eran defec-
tos públicos que les hacía perder parte de su valor o 
casi ineptos para la venta. Un mecanismo precautorio 
frecuentemente utilizado por el vendedor era el dejar 
constancia en la carta de venta del desconocimiento de 
que el esclavo adoleciera de alguna de las tachas, libran-
do así de antemano su responsabilidad de que el escla-
vo ya en poder del nuevo amo reportara cambios de 
comportamiento. El fragmento de la escritura de venta 
que a continuación se inserta, es sólo una muestra de 
los muchos ejemplos con los que se puede ilustrar este 
extremo: 
“El capitán Pedro de Celis, vecino del pueblo y Real de 
Minas de Tegucigalpa, vende al capitán de caballos Bal-
tazar Mathías de Escoto del mismo pueblo, un mulato 
esclavo suyo sujeto a servidumbre llamado Miguel del 
Castillo, de color prieto, chato y estebado de piernas 
que será de 36 años que compró al Maestre de Campo 
Don Francisco de Castro Ayala, vecino de la ciudad de 
Comayagua. Lo vende con todas sus tachas y defectos 
sin asegurar ninguna, no está sujeto a deudas, por 200 
pesos de a ocho reales que ha recibido en reales de con-
tado...”.30

Para vender un esclavo “con discapacidad” era nece-
sario dejar constancia en la carta de venta para librar 
de responsabilidad al nuevo amo. Por ejemplo, Pedro 
de Celis vende a Baltazar Mathías de Escoto un mulato 
(hijo de padre blanco y madre negra) llamado Miguel 
de Castillo de 36 años, es color prieto, chato y esteva-
do de piernas, por 200 pesos y 8 reales al contado. La 
forma despectiva en el lenguaje que se usaba en esos 
años señala, que “lo vende con todas sus tachas y de-
fectos”. Estevado, hace alusión a las piernas abiertas. La 
información sobre la venta del esclavo es la siguiente31:

Una de las formas que causaron la discapacidad 
en el pasado fueron los factores genéticos, provocados 

28Díez, Z. (1993). Historia de la Catequesis de Honduras. Choluteca: Centro de Publicaciones Obispado Choluteca. p. 53.
29Díez, Z. (1993). Historia de la Catequesis de Honduras. Choluteca: Centro de Publicaciones Obispado Choluteca. p. 54.
30Velásquez, M. (2015). Una interpretación de la esclavitud africana en Honduras siglos XVI-XVIII. (Tesis para optar al grado de Doctora). Barcelona: Universitat 
Pompeu Fabra/ Instituto Vicens Vives. p. 112.
31Ibid., p. 179.

El grabado (Mendigo con dos muletas), muestra la figura de un men-
digo desde atrás, apoyado en dos muletas, con detalles de su vesti-
menta degastada y paisaje simple al fondo. Obra del artista y poeta 
holandés entre 1628 y 1635.



41UNAH Campus Copán

por las enfermedades congénitas, porque “El mestizaje 
que se había iniciado ya en el siglo pasado, cobra en 
este siglo (XVII) un desarrollo particular. Fracasada la 
minería en gran escala, una buena parte de los mulatos 
y negros que poblaron centros mineros se dirigieron a 
las haciendas.”32 Para finales del siglo XVIII, Vicente de 
Herrera y Tomas Calderón hacen un pedimiento al se-
ñor fiscal para que dé testimonio sobre la indigencia:

mui poderoso señor el fiscal de su magestad ha visto 
en esta R. Cedula por la qual se previene el modo in-
forma con qe. Los Yndios sus protectores y los pobres, 
y miserables deben dirijir sus recursos, a la corte en sus 
asuntos que se les ofrezcan a fin de que puedan enco-
mendarse a los Agentes de número del real consejo por 
el orden de su antigüedad y vuestra altesa se servirá 
mandar segue- se cumpla y execute en todas sus par-
tes habiendose saber en todos sus contenidos. Al señor 
fiscal de lo criminal a quien esta cometida la protectoria 
de Yndios y el abogado y procurador de pobres dándole 
testimonio de ella para su yndigencia y gobierno.33

Solicitaban al procurador de pobres, testimonio de su 
indigencia porque de esta forma podían solicitar limos-
na o caridad en las iglesias, término que usaremos más 
adelante para nombrar a las “pobres de solemnidad”.

En 1786 se construye en el plano de Comayagua 
el Hospital San Juan de Dios, que tenía entrada prin-
cipal, capilla y sacristía, habitación del Prior, cuadra 
de enfermos y su cuarto, comunicación de la capilla 
al interior del hospital, cuadra al camposanto, cuarto 
donde depositan los difuntos, cuarto en donde tocan 
las campanas, cuarto de los sirvientes, cocina, patio, 
camposanto y fosa común. Quizá este hospital de Co-
mayagua sea el que informa el obispo en 1582 y para 
1786 se amplie para su atención. Los hospitales tenían 
camposanto porque la iglesia se encargaba de los re-
gistros civiles y de los cementerios, en la Federación 
de Provincias Unidas de Centro América, Francisco 

Morazán decreta secularización de iglesia y los regis-
tros pasan al Estado.

1806: Traspaso de la capitalidad de Comayagua a la Al-
caldía Mayor de Tegucigalpa:

Sobre el Hospital, en el informe de Traspaso de la 
capitalidad de Comayagua a Tegucigalpa en 1806, debi-
do al terremoto y a las enfermedades que azotaron a la 
ciudad dice lo siguiente:

Por no haber facultativos de protección que los dos 
Reales Párrocos del Hospital de San Juan de Dios que 
no poco hacen en atender a los enfermos del Hospital, 
muchos se trasladan a la eternidad sin que haya quien 
dé razón de que enfermedad murieron.34

No obstante, en los informes de los Párrocos de San 
Juan de Dios agregan:

Ninguno de los que exponen podrán certificar has-
ta dónde llega esta desgracia, pues a pesar de ser este 
un lugar tan corto, continuamente se hallan ocupadas 
las camas de estación de este Hospital, y otros muchos 
que se agregan por la compasión que causa despedir 
enfermos que continuamente llegan solicitando auxilio 
sin excusarse por esto.35

El hospital quizá nunca llegó a funcionar en su totali-
dad, por eso, muchas personas morían sin conocer la 
causa, no había camas, además de darle el alta a los 
enfermos sin excusarse por esto. Para 1816, el informe 
del Intendente Juan Antonio de Thornos asegura:

que el Hospital de la Resurrección, nunca funcionó en 
Comayagua, ni se tuvo noticias de su funcionamiento, 
cuando ahora sabemos por Marckman, que el plano del 
Hospital de la Resurrección, fue realizado por el Arqui-
tecto Juan Ampudia y Valdez, y registrado legalmente 
en la Audiencia de Guatemala en las postrimerías del 
siglo XVIII. 36

Para el 5 de enero de 1820, el Fiscal dice:
el Hospital de San Juan de Dios es inútil, por no ser sino 
albergue de dos religiosos de la orden, que, sin tener 

32Tojeira, J. (1986). Panorama Histórico de la Iglesia en Honduras. Tegucigalpa: Centro de Documentación de Honduras. p. 51
33Vicente de Herrera, Tomas Calderón (30, septiembre, 1779). Testimonio de la Real Cedula que previene el modo y forma con que los indios sus protectores los 
pobres y miserables deben dirigir sus recursos a la corte en sus asuntos que quieran. [Testimonio]. Fondo Colonial. (Documento 2034, caja 61). Archivo Nacional 
de Honduras, Tegucigalpa. folios 4 y 5.
34De Oyuela, L. (2000). De la Corona a la Libertad. Documentos comentados para la Historia de Honduras 1778-1870. Choluteca: Ediciones Subirana. p. 97
35Ibid., p. 102.
36Ibid., p. 74



42 UNAH Campus Copán

botica, ni un solo medicamento, no pueden servir de ali-
vio á los enfermos, y que sus rentas propias de la Iglesia 
y de la Real Hacienda, pudiera invertirse mejor.37

Periodo republicano
El 15 de septiembre se da la Independencia de Cen-
troamérica, meses más tarde Honduras se anexa por 
poco tiempo al Imperio Mexicano. En 1824 se crea la 
Federación de Provincias Unidas de Centro América y 
Honduras se separa en 1839. A partir de este momento 
parte los inicios del Estado, este periodo estuvo carac-
terizado por guerras civiles e inestabilidad política.

En este contexto, alrededor del siglo XIX llega a 
Honduras el norteamericano William V. Wells con su 
idea de recorrer el país y hacer la búsqueda de “El Dora-
do” en San Jorge de Olancho para hacer un inventario 
minero.

Wells en Exploraciones y Aventuras en Honduras pu-
blicado en New York en 1857 observa en Tegucigalpa 
mendigos. En sus palabras:

Abundan los mendigos. Los extranjeros son los princi-
pales objetos de su ataque. “Por el amor de Dios” dicen 
en un tono lastimero en los oídos de uno cuando me-
nos lo espera. Tienen licencia para dedicarse a su oficio 
los sábados, aunque no limitan sus peticiones a solo ese 
día. En el “día de pedir limosnas”, uno se ve constante-
mente asediado por el cojo, el manco, o el ciego; y en 
una ocasión me sorprendí al ver entrar dos soldados 
conduciendo esposado un prisionero, a quien se le ha-
bía permitido este método para mejorar su condición. 
Sus guardias, seguramente, dividían con él las ganancias 
del día.38

Es necesario repasar en este relato. Lo primero es que 
en Tegucigalpa del siglo XIX abundan los mendigos, 
es posible que ellos se encontraran cerca en un lugar 
concurrido como mercados, plazas o iglesias, al ver 
personas que no conocen, pueden correr a ellos im-
plorando compasión, por eso sus palabras son: “Por el 
amor a Dios”. El día para pedir limosnas son los sábados, 
aunque también se puede pedir otros días. Las perso-
nas que uno se encuentra son “cojos, mancos o ciegos”. 
Aquí encontramos un rastro de personas con discapa-
cidad en la sociedad de Tegucigalpa. Lo siguiente sor-
prende porque se ve a soldados y a un prisionero, “a 
quien se le permitió este método” y que al terminar el 
día los guardias dividían las ganancias con él.

Los mendigos en esta zona también son mencio-
nados por la siguiente descripción de 1855:

Los periódicos de Guatemala o de Panamá llegaban con 
algunas noticias del mundo a las casas de algunos aco-
modados. Tampoco había banco ni hospitales y escasos 
mendigos aparecían los sábados a la puerta de las casas 
para pedir “una limosna por el amor de Dios”39

37Vallejo, A (1997). Primer Anuario Estadístico correspondiente al año de 1889. Tegucigalpa: Editorial Universitaria. p 133.
38Wells. W. (1960). Exploraciones y Aventuras en Honduras. Tegucigalpa: Banco Central de Honduras. p. 176. 
39Martínez, R. y Ordoñez, E. (1991). Ensayos escogidos de Rafael Heliodoro Valle. Tegucigalpa: Editorial Universitaria. P. 150

Ilustración en blanco y negro, finales del siglo XIX, la abuela en la sil-
la de ruedas, parece estar interactuando con una pequeña niña a su 
izquierda, la imagen captura un momento intergeneracional. 



43UNAH Campus Copán

Regresando a Wells, en Cofradía, comunidad ubicada 
en zona intermedia desde Talanga a Tegucigalpa en el 
departamento de Francisco Morazán, se encuentra con 
doña Tomasa, una persona mayor que había perdido 
su oído por su edad y al ver al extranjero, le solicita re-
medios para su sordera:

Al anochecer, las chozas de Cofradía (posiblemente Ta-
tumbla) aparecieron inesperadamente y era tal el dolor 
que me obligo a desmontar en la primera cabaña. La 
buena suerte hizo que me dirigiera a la casa de la princi-
pal persona del poblado, una señora ya de edad, sorda, 
que hacía poco había llegado de Tegucigalpa. Al solici-
tarle hospedaje me contestó moviendo la cabeza y di-
ciéndome: ¡Soy sorda, señor! Al mismo tiempo se ponía 
una mano en la oreja. Levante mi voz, pero sin resultado, 
hasta que llegó una muchacha morena a la puerta y con 
sus señas le tradujo mis deseos.

Al saber que yo era americano, la señora empezó 
a ponerme sitio a fin de que le diera remedios para su 
sordera, y no deseando defraudarla y, al mismo tiempo 
sabiendo lo innocuo de mis recetas, le recomendé ba-
ños diarios de agua caliente (que mucho los necesitaba) 
y ¡abluciones de aguardiente con sal aplicada a los pies! 
Estoy seguro de que si ella hubiera recobrado su oído, lo 
hubiera atribuido a mi receta, y si nó, ¡a que hasta los más 
célebres doctores no siempre son infalibles! Pero doña 
Tomasa – que así se llamaba- ya no necesitaba de reme-
dios. El tiempo, ese inflexible destructor de todas nues-
tras facultades, lo habrá alcanzado inexorablemente. 40

En la actualidad, nos podríamos referir a doña Toma-
sa como un adulto mayor y con discapacidad, que por 
su edad fue perdiendo su audición poco a poco hasta 
quedarse con la sordera que es descrita. Es así como 
Wells es importante para la historia de la discapacidad 
en Honduras porque hace descripciones a personas 
con discapacidad siendo mendigos y pidiendo limosna.

El tema de la caridad en este periodo era todo un 
proceso judicial, puesto que debían solicitar permiso 
para que le dieran limosnas en fiestas solemnes, esta 
costumbre de la España medieval tuvo su auge en el 
país a mediados del siglo XIX. Para ser pobre de solem-

nidad tenía que hacer constar que no tenía ningún tipo 
de bien y tenían que dar constancia varios testigos.  Por 
ejemplo: la señora Antonia Irías, al no tener capital por 
estar viuda pide se le declare pobre de solemnidad a 
ella y a sus hijos:

Si soy viuda del finado Gabriel Reyes y si me conocen 
algún capital ó patrimonio para mi mantención y la de 
mis cuatro menores hijos.
Si por no tener criada de que disponer ser pobre seré 
pobre de solemnidad lo mismo que mis ya indicados 
hijos y hecho todo. 41

Los pobres de solemnidad no necesariamente eran 
personas con discapacidad, pero estos ejemplos nos 
sirven como evidencia de mendicidad en la sociedad 
hondureña del siglo XIX y como el Estado manejaba 
la caridad dirigida a los pobres de solemnidad. Las 
personas que necesitaban limosna tenían que hacer 
una solicitud al juzgado para que el juez lo determine 
como pobre de solemnidad y así poder pedir limosna 
libremente sin perjuicio a multa o detención por parte 
de las milicias de la época.

 En la búsqueda de información sobre personas 
con discapacidad en este periodo, encontramos que, 
en la estructura militar organizada, se refiere a los in-
válidos y las viudas. Estos pudieron ser resultado de las 
guerras civiles que se desarrollaron durante el periodo 
de 1839 a 1876, para ello el poder Ejecutivo decreta en 
noviembre de 1865 diferentes artículos con respecto a 
las viudas y los inválidos. Destinados por los montepíos 
que eran fondos creados a partir de débitos con el fin 
de generar rentas o pensiones de la institución militar. 
El presidente de la República de Honduras decreta:

Considerando:
Que por haberse desatado las reglas prescritas por las 
ordenanzas para conceder la gracia de monte-pio é in-
válidos á las viudas de militares y á los mismos militares 
que lo disfrutan, esta gracia se ha distribuido con tanta 
profusión, que á más de causar al erario un gasto inde-
bido y muy considerable, se ha cometido la injusticia de 
confundir á las viudas é inválidos que justamente me-
recen su pensión, con las viudas é inválidos á quienes 

40Wells. W. (1960). Exploraciones y Aventuras en Honduras. Tegucigalpa: Banco Central de Honduras. p. 379.
41Lardizábal (3, junio, 1856). La señora Antonia Irías, pide se le declare pobre de solemnidad. [Diligencias]. Fondo Alcaldía Mayor de Tegucigalpa. (Documento 
4121, 290). Archivo Nacional de Honduras, Tegucigalpa. folio 1.



44 UNAH Campus Copán

no les conceden esta gracia las misas ordenanzas; y de-
seando reglamentar el monte- pio militar y el invalido 
de la manera más conforme á ellas y al buen servicio de 
la nación, ha venido en decretar y

Decreta.
Capítulo 2º

De los inválidos.
Art. 8º. Son inválidos todos los militares de General de 
División inclusive abajo, que en función de armas hayan 
sido mutilados de brazo ó pierna, ó recibido golpe de 
bala, lanza ó sable en la cabeza ó el arca del cuerpo, que 
ó bien les hay impedido el uso completo de su razón, 
conforme la tenía antes, ó los movimientos corporales 
con la agilidad necesaria, que les prohíba dedicarse á la 
profesión que ejercían.
Art. 9º. La pensión de inválidos será precisamente la mi-
tad integra del sueldo que gozaba con arreglo á la tarifa 
militar.
Art. 10. Para obtener el goce de invalido, el interesado 
lo solicitará del Gobierno, por medio de memorial, acre-
ditando con certificación del Capitán de su compañía 
ó jefe de su cuerpo, que fue mutilado ó herido el día 
tantos de tal mes y año, en tal función de armas y en 
servicio del Gobierno.- Este no podrá acordar la pen-
sión de invalido, sin hacerlo examinar por dos Cirujanos 
castrenses, cuyo informe se hará constar con la firma de 
ellos en el expediente que se crie al efecto; si de dicho 
informe resultase que el que pretende el invalido está a 
propósito para trabajar, se declara sin lugar su solicitud; 
y si resultase invalido, se le declarará el goce de su pen-
sión, se le señalará la administración de rentas donde 
debe suministrársele, y se mandará tomar razón de su 
despacho de inválido, en la Tesorería general y Conta-
duría mayor.
Art. 11. Es obligación del invalido prestar sus servicios en 
guarnición, en proporción á su estado, por la pensión de 
que disfruten; y el que se negase á dicho servicio, pierde 
por el mismo hecho la pensión indicada. 42

Los artículos que destinaban a los inválidos eran del 8 al 
11, decretaban quien era un invalido para la institución 

castrense, los cuales eran considerados todos los mili-
tares que hayan sido mutilados por diferentes armas y 
que le haya impedido el uso completo de su razón y de 
sus movimientos corporales, por lo que la pensión del 
inválido era la mitad de su sueldo. Para obtener su pen-
sión era necesario que lo acreditara su capitán o jefe de 
su cuerpo en servicio y luego proceder a la administra-
ción de rentas. A mediados del siglo XIX la institución 
militar ya se encontraba perfilada en Cuartel General y 
Estado Mayor del ejército como lo propone la historia-
dora Ethel García:

Al finalizar el año de 1866 ya se encuentra perfilada la 
jerarquía militar, expresada en la existencia de un Cuar-
tel General y un Estado Mayor del ejército. El Cuartel Ge-
neral representaba la instancia de mayor jerarquía y la 
figura de más alto rango eran el Presidente de la Repú-
blica, quien actuaba a su vez como General en Jefe del 
Ejército. El Estado Mayor tenía a su cargo la ejecución de 
las políticas y acciones específicas del Ejercito. 43

En el Código Penal publicado en 1866 aparecen varios 
artículos referentes a los locos, o en la actualidad, per-
sonas con discapacidad psicosocial. Son 3 artículos di-
rigidos a ellos, el primero sobre las circunstancias que 
eximen un v:

Art. 9.- Están exentos de responsabilidad criminal:
1.º El Loco ó demente, á no ser que haya obrado en un 
intervalo de razón.
Cuando el loco ó demente hubiera ejecutado un hecho 
que la ley califique de delito grave, el tribunal decretará 
su reclusión en uno de los hospitales destinados á los 
enfermos de aquella clase, del cual no podrá salir sin 
previa autorización del mimo tribunal.
En caso será entregado á su familia bajo fianza de cus-
todia; y no presentándola, se observará lo dispuesto en 
el inciso anterior.44

Si un loco o demente cometiera un delito grave, el tri-
bunal dictaría reclusión en un hospital junto a los en-
fermos de su clase y no podrá salir sin la autorización 
previa. El artículo siguiente también hace referencia a 
exención de los crímenes:

42Crescencio Gómez (16, noviembre, 1865). Copia Impresa del decreto del Presidente en quien reside el Supremo Poder Ejecutivo, Crescencio Gómez, que decreta el 
Reglamento del Monte Pio y del invalido. [Decreto]. Impresos Siglo XIX. (Legajo No. I. 17, 347). Archivo Nacional de Honduras, Tegucigalpa. pp 1 y 2. 
43García, E. (2009). Política y Estado en la sociedad hondureña del siglo XIX. Tegucigalpa: Instituto Hondureño de Antropología e Historia / Línea Creativa. p. 157
44Código Penal de la República de Honduras. (1866) Paris: Librería de Rosa y Bouret, pp. 4 y 5



45UNAH Campus Copán

Art. 17. La exención de responsabilidad criminal decla-
rada en los números 1º, 2º, 3º, 7º y 10º del artículo 9, 
no comprende la de responsabilidad civil, la cual hará 
efectiva con sujeción á las reglas siguientes:
1º En caso del número 1º son responsables civilmente, 
por los hechos que ejecuten los locos ó dementes, las 
personas que los tengas bajo su guarda legal, á no hacer 
constar que no hubo por su parte culpa ó negligencia.45

El siguiente artículo es el 86, destinado a la ejecución 
de penas y su cumplimiento referente a los locos o de-
mentes:

Art. 86.- Los delincuentes que después del delito 
cayeran en estado de locura ó demencia, no sufri-
rán ninguna pena, ni se les notificara la sentencia 
en que se les imponga hasta que recobren la razón, 
observándose lo que para este caso se determine 
en el Código de procedimientos.

El que perdiere la razón después de la senten-
cia en que se le imponga pena aflictiva, será consti-
tuido en observación dentro de la cárcel; y cuando 
definitivamente sea declarado demente, se le tras-
ladará á un hospital, donde se le colocará en una 
habitación solitaria.

Si en la sentencia se impusiere una pena me-
nor, el tribunal podrá acordar que el loco ó demen-
te sea entregado á su familia, bajo fianza de custo-
dia y de tenerlo á disposición del mismo tribunal, o 
que se le recluya en un hospital según lo estimare.

En cualquier tiempo que el demente recobre 
el juicio, se ejecutará la sentencia.

Estas disposiciones se observarán también 
cuando la locura ó demencia sobrevenga hallán-
dose el sentenciado cumpliendo la condena.46

Conclusiones
La historia de la discapacidad en el Periodo Colonial es 
muy escasa debido a que son pocos los registros don-
de encontramos menciones. No encontramos referen-
cia a personas con discapacidad visual, mental, auditi-
va, intelectual o psicosocial, solamente la discapacidad 
física donde descubrimos palabras como “tullido, cojos 

o mancos”. Podemos decir que la Iglesia se encargaba 
de las obras de beneficencia a través de las cofradías, 
sin embargo, ubicamos evidencia de hospitales desde 
el siglo XVI, pero no atenciones a los mismos, lo que 
nos hace pensar que algunos no funcionaron porque 
solo se mencionan en los informes y con los años van 
decayendo. 

Por otra parte, hay un caso de solicitud de pobres 
de solemnidad o mendigos para que puedan pedir li-
mosna en lugares determinados. Con respecto al con-
texto regional, vemos en México que la discapacidad 
está asociada con su cosmología azteca, hay varios 
dioses con discapacidad, se crean hospitales “para lo-
cos o dementes” y aparece una persona con discapa-
cidad visual divulgando libros en los casos de la Santa 
Inquisición. 

En el periodo desde la Federación de Provincias 
Unidas América (1824-1839) hasta la Reforma Liberal 
(1876-1950) algunas personas podrían perder una ex-
tremidad a causa de las guerras civiles. Las personas 
con discapacidad encontradas en documentos son 
las descritas por Wells en las calles de Tegucigalpa, sin 
embargo, no son las únicas, también se pueden en-
contrar en los registros militares o de montepíos que 
fueron resultado de quedar inválido en una guerra civil 
durante el contexto. Además, las penas del Código Pe-
nal comprendían artículos referentes a la locura o a las 
personas con discapacidad psicosocial, pero no a otro 
tipo de personas con discapacidad, debido a que la so-
ciedad hondureña del siglo XIX era mayor parte rural y 
no estaba organizada como en la actualidad.

Bibliografía
Código Penal de la República de Honduras. (1866) Paris: Libre-

ría de Rosa y Bouret, pp. 4 y 5
De Oyuela, L. (2000). De la Corona a la Libertad. Documentos 

comentados para la Historia de Honduras 1778-1870. Cho-
luteca: Ediciones Subirana. 

De las Casas, Ba. (1998). Brevísima relación de la destruición de 
las Indias. Madrid: Tecnos. 

Díez, Z. (1993). Historia de la Catequesis de Honduras. Cholute-
ca: Centro de Publicaciones Obispado Choluteca. 

45Código Penal de la República de Honduras. (1866) Paris: Librería de Rosa y Bouret, pp. 17 y 18
46Código Penal de la República de Honduras. (1866) Paris: Librería de Rosa y Bouret, pp. 57 y 58



Eco, H. (2007) Historia de la Fealdad. Barcelona: Lumen 
García, E. (2009). Política y Estado en la sociedad hondureña del 

siglo XIX. Tegucigalpa: Instituto Hondureño de Antropo-
logía e Historia / Línea Creativa. 

Gonzales J. y Gonzales G. (2014). Hospitales para enfermos 
mentales en la Colonia. Salud Públ. Méx.  II (3). 675-684.

Gómez, P. (2011). Los indígenas de la Gobernación de Higue-
ras-Honduras: una visión interdisciplinar sobre la frontera 
entre el área cultural mesoamericana y el Área Intermedia 
(Tesis para optar al grado de Doctor). Madrid: Universidad 
Nacional de Educación a Distancia

Herranz, A. (2002). Política del lenguaje en Honduras, 1502-
1991 (Tesis para optar al grado de Doctor). Madrid: Uni-
versidad Complutense de Madrid Facultad de Filología. 

Herrero, A. (2006). Mudo, sordomudo, sordo viejas pócimas y 
nuevas denominaciones. Investigación e intervención en 
patologías del lenguaje. I. 225-251. 

Iglesias, A. (2016). El ciego callejero en la España Moderna: 
balance y propuestas. Labor Histórico, 2(1). 74-90. http://
dx.doi.org/10.17074/lh.v2i1.318

Martínez. M. (1983). Documentos Historia de Honduras. Tomo 
1. Tegucigalpa: Editorial Universitaria. 

Martínez, R. y Ordoñez, E. (1991). Ensayos escogidos de Rafael 
Heliodoro Valle. Tegucigalpa: Editorial Universitaria.

ONU (2006). Discapacidad. Instrumento de ratificación de la 
convención sobre los derechos de las personas con disca-
pacidad. Disponible en https://www.un.org/esa/soc-
dev/enable/documents/tccconvs.pdf 

Palacios, A y Bariffi, F (2007). La discapacidad como una cues-
tión de derechos humanos: Una aproximación a la Con-
vención Internacional sobre los Derechos de las Personas 
con Discapacidad. Madrid: Cinca. 

Sharpe, J. (2001). Historia desde Abajo en Burke. P. (Ed), For-
mas de hacer Historia. Madrid: Alianza Editorial

Tojeira, J. (1986). Panorama Histórico de la Iglesia en Honduras. 
Tegucigalpa: Centro de Documentación de Honduras. 

Vallejo, A (1997). Primer Anuario Estadístico correspondiente al 
año de 1889. Tegucigalpa: Editorial Universitaria. 

Velarde, V. (2012). Los modelos de discapacidad: un recorrido 
histórico. Revista Empresa y Humanismo, XV (1) 115-136. 

Velásquez, M. (2015). Una interpretación de la esclavitud afri-
cana en Honduras siglos XVI-XVIII. (Tesis para optar al gra-
do de Doctora). Barcelona: Universitat Pompeu Fabra/ 
Instituto Vicens Vives.

Viesca, C. y Ramos, M. (septiembre- diciembre 2017) La dis-
capacidad en el pensamiento y la medicina náhuatl. Cui-
cuilco Revista de Ciencias Antropológicas.  N.70. 171-193

Wells. W. (1960). Exploraciones y Aventuras en Honduras. Tegu-
cigalpa: Banco Central de Honduras. 

Fuentes Primarias
AGI, Contaduría, 988. Cuentas de Honduras por el Alcalde Ma-

yor Juan Vázquez de Coronado, año 1557. Agradezco al 
historiador Pastor Gómez, por compartir el resumen de 
este documento. 

Crescencio Gómez (16, noviembre, 1865). Copia Impresa del 
decreto del Presidente en quien reside el Supremo Poder 
Ejecutivo, Crescencio Gómez, que decreta el Reglamento 
del Monte Pio y del invalido. [Decreto]. Impresos Siglo XIX. 
(Legajo No. I. 17, 347). Archivo Nacional de Honduras, 
Tegucigalpa. 

Lardizábal (3, junio, 1856). La señora Antonia Irías, pide se le de-
clare pobre de solemnidad. [Diligencias]. Fondo Alcaldía 
Mayor de Tegucigalpa. (Documento 4121, 290). Archivo 
Nacional de Honduras, Tegucigalpa. 

Vicente de Herrera, Tomas Calderón (30, septiembre, 1779). 
Testimonio de la Real Cedula que previene el modo y for-
ma con que los indios sus protectores los pobres y mise-
rables deben dirigir sus recursos a la corte en sus asuntos 
que quieran. [Testimonio]. Fondo Colonial. (Documento 
2034, caja 61). Archivo Nacional de Honduras, Teguci-
galpa.



47UNAH Campus Copán

Dos edificios, un colegio: el instituto Álvaro Contreras 
y sus espacios educativos (1874-1974)

José Manuel Cardona Amaya*

*Es docente e investigador del Departamento de Historia de la Universidad Nacional Autonoma de Honduras. Realizo estudios en Historia y Máster en His-
toria Social y Cultural, en la UNAH. Ha publicado una serie de artículos en diferentes revistas que incluyen temáticas como teatro, piratería, proceso jurídico, 
la aplicación de la legislación regia, las casas de corrección de menores y las epidemias en Honduras, entre otros.

Resumen
Los edificios escolares no solo son espacios funcionales 
para la enseñanza, sino también elementos clave en la 
construcción de identidad y memoria histórica de las 
comunidades. El Instituto Álvaro Contreras de Santa 
Rosa de Copán es un ejemplo representativo de esta 
relación entre infraestructura educativa y patrimonio 
cultural. Desde su origen como Instituto Científico San 
Carlos, la institución ha ocupado distintos inmuebles, 
entre ellos la antigua Real Factoría de Tabacos y la ac-
tual Casa de la Cultura, evidenciando la transformación 
física y académica de la entidad. A lo largo de su histo-
ria, los edificios que albergaban al Instituto enfrentaron 
constantes deterioros, necesidades de ampliación y 
adecuación, reflejando las limitaciones presupuestarias 
y los desafíos de la educación pública en Honduras. 
Las reformas y reconstrucciones emprendidas, espe-
cialmente la realizada en 1947 y el traslado definitivo al 
edificio actual en 1975, expresan los esfuerzos comu-
nitarios y estatales por garantizar espacios adecuados 
para la formación académica. Estos procesos no solo 
fortalecieron la infraestructura educativa, sino que con-
solidaron el valor histórico y social del Instituto, conver-
tido en símbolo de continuidad, identidad y desarrollo 
educativo en la región.
Palabras clave: educación, edificios, historia

Introducción
Los edificios escolares son fundamentales en el desa-
rrollo educativo y social de las comunidades. Su diseño 
y estructura no solo deben proporcionar un entorno 
seguro y estimulante para el aprendizaje, sino que 

también deben adaptarse a las necesidades cambian-
tes de la educación moderna. Un buen edificio escolar 
fomenta la creatividad, la colaboración y el bienestar 
de los estudiantes, contribuyendo significativamente a 
su éxito académico y personal.

Además de su funcionalidad práctica, muchos edi-
ficios escolares tienen un valor histórico considerable. 
Estas estructuras a menudo son testigos silenciosos 
de la evolución educativa y social de una comunidad. 
Pueden reflejar los estilos arquitectónicos de diferentes 
épocas, así como los cambios en las filosofías educa-
tivas y las políticas públicas. La conservación de estos 
edificios es crucial, ya que representan la herencia cul-
tural y educativa de una región, ofreciendo un vínculo 
tangible con el pasado y sirviendo como recordatorio 
de las generaciones que han pasado por sus aulas.

Preservar los edificios escolares históricos también 
tiene un impacto positivo en la identidad y el orgullo 
comunitario. Estos edificios son símbolos de continui-
dad y tradición, conectando a las personas con sus 
raíces y fortaleciendo el sentido de pertenencia. Al 
mantener y restaurar estas estructuras, las comunida-
des pueden celebrar su historia y legado educativo, al 
mismo tiempo que proporcionan instalaciones ade-
cuadas para las futuras generaciones. Así, los edificios 
escolares históricos no solo son monumentos del pa-
sado, sino también activos vitales para el presente y el 
futuro educativo.

Así como a través de las décadas el Instituto Cien-
tífico San Carlos se transformó en Universidad de Oc-
cidente y después en Colegio de Segunda Enseñanza 
para finalmente convertirse en el Instituto Álvaro Con-



48 UNAH Campus Copán

treras, el espacio en que residió este centro educativo 
fue cambiando, tanto en su ubicación como en sus es-
pacios internos. La institución ha ocupado tres edificios 
principales: la antigua Factoría Real de Tabacos, la que 
hoy es Casa de la Cultura y el moderno edificio de su 
actual residencia. En este apartado se discute la historia 
de ocupación de estos edificios. 

El primer edificio
Al momento de la fundación del Instituto Científico 
San Carlos, el poder ejecutivo cedió al claustro de la 
institución el edificio que otrora había ocupado la Real 
Factoría de Tabacos. Se trata de la que actualmente es 
la sede del Correo Nacional y de la Agencia de Desa-
rrollo Económico Local de Santa Rosa. Para la comu-
nidad de Santa Rosa de Copán, esta construcción es 
invaluable: con la creación de la Real Factoría en 1765, 
el poblado pudo obtener tal desarrollo que para 1802 
adquirió su propia autonomía municipal, y para 1825 
se le concedió el título de villa. Con el cierre de la Fac-
toría, el edificio pasó a manos del gobierno (Janvier y 
Solé, 2007). 

Cuando en 1874 el gobierno otorgó este edificio 
para el Instituto Científico, el inmueble no se encontra-
ba en las mejores condiciones. El informe de labores de 
1876 dice lo siguiente:

Los gobiernos del señor Leiva y del general Medina des-
tinaron para el Instituto el edificio nacional existente en 
esta ciudad, pero se encuentra ya tan deteriorado, que, 
si el Supremo Gobierno Provisorio no dicta pronta me-
dida a fin de proporcionar fondos para su reparación, 
no vacilo en asegurarle que muy luego vendrá a tierra, 
y sobre todo es una amenaza constante para los niños 
que frecuentan sus aulas. (Castellanos, 1943, pág. 650).

En cuanto a los espacios internos, para 1883, cuando 
ya funcionaba la Universidad Nacional de Occidente, el 
local contaba con una pequeña biblioteca de 54 volú-
menes, que habían sido donados por el doctor Jeróni-
mo Zelaya, y con un gabinete de física que se juzgaba 
insuficiente para las demostraciones pedagógicas que 
requería la Universidad. Operaba en las instalaciones 
universitarias una imprenta, desde la cual se expedía el 
órgano oficial de la institución titulado El Universitario; 
lo que conduce a afirmar que dentro del local también 
tuvo que haber habido un espacio asignado para estas 
labores (Araujo, 1883). En todo caso, la Universidad no 
llegaba a ocupar todo el edificio, porque el gobernador 
de Copán, Constantino Guirst solicitó en 1884 que se 
le cedieran los espacios vacíos para ubicar allí las dos 
escuelas primarias del pueblo (Guirst, 1884).

En la siguiente década, las condiciones del inmue-
ble no mejoraron. En 1896, el director Jesús Rendón 
tuvo que contribuir con su propio dinero para tapar las 
goteras del techo e indicó que el excusado del patio 
se encontraba en condiciones tan antihigiénicas que 
por días era imposible tolerarle. Según el director “para 
hacer una reparación formal al edificio se necesitaría 
una erogación considerable, pues habría que levantar, 
de adobe, las paredes que en parte son de bajareque 
y, por consiguiente, de poca duración” (Rendón, 1897, 
pág.171). 

En agosto de 1897, el presidente de la República, 
Policarpo Bonilla, visitó la ciudad de Santa Rosa de Co-
pán. Durante su estancia en la población, el mandatario 
visitó los centros educativos y se comprometió a asistir 
en lo que pudiera. La crónica de su visita al Colegio es 
la siguiente: 

El 19 se visitó el Colegio de 2ª Enseñanza de varones, y 
habiéndosele manifestado al presidente y el goberna-
dor político y director del plantel, el mal estado en que 

Desfile del año 1959, donde se observa el edificio donde funcionó el 
Instituto Científico San Carlos y la Universidad Nacional de Occidente, 
el inmueble ha presentado hasta la actualidad considerables modifi-
caciones. Fuente: Colaboración de Manuel Alfaro.



49UNAH Campus Copán

se halla el edificio, se dispuso a mandarlo reconstruir en 
lo que se gastará una suma de doce mil pesos aproxi-
madamente. (El Cronista, 1897, pág.2).

En 1898, el director Jesús María Rodríguez reportó que 
con 100 pesos había realizado las reparaciones nece-
sarias en el inmueble y este se encontraba en buenas 
condiciones. Una importante innovación introducida 
en este año fueron los implementos para el ejercicio 
físico: 

Por escasez de fondos se había carecido en años ante-
riores de una gimnástica; hoy ya tenemos bastantes pie-
zas para el servicio y recreo de los alumnos, siendo las 
principales: escala en plano inclinado, paseo de Hércu-
les, paraleles, barra fija, trapecio, cuerdas para ascensión, 
argollas, etc. (Rodríguez, 1900, pág.236). 

Las mejoras al edificio permitieron que en 1899 se 
abrieran cuatro asignaturas que, por su naturaleza, 
requerían de espacios especializados: música, dibujo, 
ejercicios militares y calistenia. Según el director, ese 
año se tuvo que construir pupitres adicionales para 
atender el aumento de la matrícula, pero que los ense-
res de enseñanza, como mapas, pizarras mesas daban 
abasto. Finalmente, se solicitó al ministro de instruc-
ción pública ayudar al colegio con la construcción de 
un nuevo excusado, una pared de adobe que separa-
se al colegio del solar vecino y un portón (Rodríguez, 
1902). 

El programa de clausura del año académico de 
1900 revela que el colegio contaba con las instalacio-
nes adecuadas para montar obras de teatro y una pe-
queña orquesta:  

El catorce de diciembre el edificio del Colegio aparecerá 
espléndidamente decorado, quedando así durante ese 
día y el siguiente: por la noche se iluminará con profu-
sión de luces. 
A las 7 p. m., reunidos en el gran salón de estudios del 
Colegio, que al efecto estará adornado con exquisito 
gusto, las autoridades departamentales y locales tanto 
civiles como militares, el cuerpo académico, las señoras, 
señoritas u caballeros que oportunamente serán invi-
tados, se dará principio al acto con la ejecución por la 
banda marcial de la fantasía brillante “Rigoletto” por G. 
Verdi. 

Representación por los alumnos del Colegio de la co-
media en 5 actos, titulada “El pelo de la Dehesa” del in-
mortal Bretón de los Herreros. En los entre actos de la 
comedia, la orquesta y la banda marcial ejecutarán las 
piezas siguientes: Potpurrí “Hugonotes” por G: Mayer-
beer, Opera “Lucrecia Borgia” por Donizetti, Vals Sobre las 
montañas reina la libertad” por R. Romzar, “Fosforescen-
cias del mar” por C. Ziechrer. (Rodríguez, 1900b, pág.3). 

El segundo edificio
En 1906 se reportó que en Santa Rosa de Copán se es-
taba concluyendo la construcción de un edificio para 
el Colegio. En esa época estaba de director Alberto Ga-
leano, quien había reunido fondos para establecer un 
gabinete de física y un laboratorio de química (Ecos de 
Santa Rosa, 1906). Sobre este nuevo inmueble no se 
cuentan datos; lo que puede decirse es que el centro 
educativo cerró al año siguiente y reabrió hasta 1912.  
Desde la reapertura del colegio y hasta la reforma edu-
cativa de 1974, la institución funcionó en la casa de es-
quina de dos pisos, que actualmente es la Casa de la 
Cultura de Santa Rosa de Copán (Janvier y Solé, 2007). 
Ese edificio también albergó la escuela experimental y 
la cruz roja a lo largo de los años. José Antonio Pereza 
ingresó como estudiante en 1918 y brinda la siguiente 
descripción: 

El plantel estaba formado por un edificio de dos pisos, en 
la planta baja se encontraban dos salones muy amplios 
para clases y para trabajos manuales. En el segundo piso 
estaban alojados la Dirección del Instituto, el salón de 
actos que, cuando era necesario se destinaba o habilita-
ba para sala de clases; un aula superior muy extensa que 
miraba a la calle y avenida; otra aula también extensa 
que terminaba en el gabinete de física y mineralogía. El 
edificio tenía también un hermoso corredor, en la parte 
alta, un patio donde estaba el gimnasio y los servicios 
sanitarios, una estructura construida todo de piedra, 
que limitaba en parte al piso superior, y que servía de 
muro al patio del piso inferior, donde se había construi-
do un pozo de regular profundidad, con el objeto de 
obtener el agua suficiente para el aseo general del es-
tablecimiento. Indudablemente el edificio era grande y 
amplio y en el cabían más o menos, cómodamente, los 
doscientos cincuenta a trescientos alumnos que asistía-
mos en esa época a nuestros estudios. Olvidaba decir 



50 UNAH Campus Copán

que el edificio estaba dotado de un espacio abierto con 
techo de tejas y piso de ladrillo de barro como treinta 
metros de longitud, de este a oeste por quince de an-
cho de norte a sur, contiguo al establecimiento que ser-
vía para estudio de los alumnos no tenía bancas sino un 
largo asiento de ladrillo y piedra pegado a la pared en 
el cual se descansaba, en ese local los alumnos estudia-
mos paseándonos en toda su extensión a la manera de 
las enseñanzas de Aristóteles el Estagirita que dictaba 
sus lecciones paseándose en compañía de sus discípu-
los, como una manifestación de la Escuela Peripatética 
que inspiraba su filosofía (Bueso, 2005, pág.159).

Para la reapertura del Colegio en 1912 el Gobierno pi-
dió al extranjero: un gabinete de física, un laboratorio 
de química, un museo de historia natural, un sistema 
métrico, ocho mapas, una esfera de suspensión, un 
diagrama geográfico y astronómico y un aparato telú-
rico-lunar, un escritorio de cortina, 54 sillas plegadizas, 
una campana eléctrica, 30 pupitres, un armario, una 
cómoda y perchas para sombreros (Vásquez, 1913).  
Para 1916, el colegio estaba en urgente necesidad de 
reparaciones y de asistencia externa, ya que su presu-
puesto de 10,000 pesos anuales no cubría todas sus 
necesidades (Laínez, 1917). 

En el bienio de 1928-1929, el director Salomón Sor-
to indicó que el edificio o debía de ampliarse o incurrir 
en extensas reparaciones (Dávila, 1930). En el ciclo lec-
tivo de 1929-1930, el director fue aún más enfático: “el 

edificio que ocupa está en muy malas condiciones y se 
teme que en cualquier momento sobrevenga un ac-
cidente desgraciado. Tal como está el edificio es hasta 
peligroso seguir el otro año trabajando en él” (Pineda, 
1931, p.293). Los costos de reparaciones cubrían un 
porcentaje significativo del presupuesto del colegio: 
en el bienio de 1932-1933 se invirtieron 2,207 lempiras 
para atender los aspectos más urgentes y consideran-
do que la institución contaba con 12,000 lempiras para 
cubrir todas sus necesidades del año, esto correspon-
dería al 16% del total (Rodríguez, 1934).

Para atender las diversas actividades del Instituto, 
la dirección realizó varias inversiones en el bienio de 
1934-1935 y planificó nuevas intervenciones para los 
años sucesivos: 

El Colegio es mixto y el edificio no es apropiado. Los pa-
tios de recreo son demasiado estrechos y para efecto 
del orden, la Dirección se vio obligada a mandar cons-
truir un tablado de 14 y 1/2 varas de largo por 2 y 1/2 
de ancho y en el portón una contra puerta colocada en 
un tablado de 4 y 1/2 de largo por 2 y 1/2 de alto con 
un gasto total de L.77.45, encontrando mucha dificultad 
en el ascenso y descenso de una escalera de madera 
que da acceso al segundo piso; también la Dirección se 
vio obligada a mandar construir una escalera de piedra 
con sus respectivos pasamanos y de conformidad con 
la higiene; esta escalera estará terminada pronto y su 
costo será de L.100.00 incluyendo en él una media agua 
que se construyó para guarnecer de la lluvia la escalera 
y para colocar en ella la estufa que sirve en las clases 
de Economía Doméstica. También se ha colocado una 
barra fija y construido un campo de Basket-Ball.
Interesado siempre en el progreso de la enseñanza para 
que la juventud salga mejor capacitada, esta Dirección 
tiene el firme propósito de construir una sala para gim-
nasia y coloca en ella los aparatos más indispensables a 
fin de que las clases de gimnasia progresen y dejen de 
ser un simple entrenamiento de marchas, giros y flexio-
nes mal hechas. También se tiene el propósito de hacer 
una limpia general del edificio, inclusive la pintura de las 
puertas y ventanas. (Rodríguez, 1937, págs.78-79). 

La galera para gimnasia fue construida en el bienio 
de 1939-1940, tenía una extensión de 15 varas de lar-
go por 12 de ancho y costó 363 lempiras (Rodríguez, 

Maestros en el año de 1947, cuando estuvo instalado en el edificio de 
la actual Casa de la Cultura. Fuente: Centenario del Instituto Álvaro 
Contreras, 1974.



51UNAH Campus Copán

1940). Para el año lectivo de 1941-1942, el director Jesús 
Membreño detalló que había presentado un proyecto 
de un nuevo edificio escolar a las autoridades educa-
tivas del país, que se trataba de un edificio con los re-
querimientos pedagógicos e higiénicos para albergar 
a la población estudiantil que en ese entonces atesta-
ba las aulas del antiguo Colegio (Hernández, 1943). En 
1946, el director reportó que ya se había comprado el 
terreno para el nuevo edificio pero que la obra aún no 
arrancaba: 

Hace cinco años que venimos apuntando la necesidad 
de un nuevo edificio para este Instituto, hemos presen-
tado el plano y el presupuesto al Ministerio y hemos 
hecho múltiples gestiones a fin de que siquiera se de 
principio a la obra tan necesaria, pero como ya lo diji-
mos anteriormente, solamente se ha logrado la compra 
del terreno en donde se piensa construir el edificio (Her-
nández, 1947, pág.106).

Ahora bien, en 1947 se erigió el nuevo edificio del Ins-
tituto Álvaro Contreras, pero los informes indican que 
no se trataba de una construcción totalmente nueva, 
sino de la reconstrucción de la misma casa que venía 
ocupando el centro educativo desde 1912. El nuevo 
edificio fue descrito en 1952 de la siguiente manera:

El edificio es de propiedad del Instituto y en su principio 
no fue construido para fines educacionales, sino como 
casa para familia, pero al reconstruirlo en 1947 se procu-
ró darle, en lo posible, una adaptación propia, aunque 
no fue posible darle la mayor capacidad por la estrechez 
del terreno en que está ubicado. Mide de oriente a po-
niente 24 metros y de norte a sur 34. Está dividido en 9 
piezas que sirven para los cursos primero, segundo, ter-
cero, cuarto y quinto combinado y primero y segundo 
de Comercio, una sala para artes industriales y una sub-
división para la secretaría. Tiene un corredor en toda su 
longitud de norte a sur; un pequeño patio para varones 
que mide 13 metros por lado rodeado por corredores 
de cuatro metros de ancho. Otro pequeño patio para 
señoritas que mide 10 metros de año y 13 de largo con 
un corredor de 5 varas por un lado y otro de 4 varas por 
otro, estando ubicada la cocina en este. Hay instalados 
en el patio para señoritas dos servicios sanitarios y en 
el de varones un excusado de madera y un canal urinal 
también de madera. El corredor del patio de señoritas 

ha sido muy húmedo, pero en los últimos meses del 
año económico se levantó en 10 pulgadas el piso, se 
le hicieron los respectivos desagües y se construyó un 
cuarto de pared por el lado libre para evitar la humedad. 
(Palacios, 1953, págs.197-198)

Desfile del año 1965, donde se observa al estudiantado ubicado frente 
a las instalaciones del Colegio Álvaro Contreras, hoy Casa de la Cultura. 
Fuente: Colaboración de Manuel Alfaro.

Vista aérea de las instalaciones del Instituto en su ubicación actual. 
Fuente: Colaboración de Manuel Alfaro.



52 UNAH Campus Copán

El Instituto Álvaro Contreras ocupó este espacio remo-
delado hasta 1974, año en que la educación hondu-
reña pasó por una extensa reforma a manos de la Co-
misión Nacional de Reforma de la Educación. En 1975 
el Colegio se mudó a un nuevo edificio, que se había 
levantado en la localidad de El Matorral y que brindaba 
una comodidad inalcanzable por los antiguos inmue-
bles (Rendón, 1985). Es este edificio es que opera ac-
tualmente el Instituto y por sus aulas han pasado miles 
de estudiantes que han seguido la recta senda de la 
educación y han aportado sus esfuerzos para con-
tinuar poniendo en alto el nombre de Santa Rosa de 
Copán y Honduras.

Conclusiones
En conclusión, la historia de los edificios ocupados por 
el Instituto Álvaro Contreras evidencia cómo la infraes-
tructura escolar ha estado estrechamente vinculada al 
desarrollo educativo, social y cultural de Santa Rosa de 
Copán. A lo largo de más de un siglo, la institución ha 
transitado por diferentes espacios que no solo respon-
dieron a las necesidades funcionales del momento, 
sino que también reflejaron los desafíos estructurales, 
económicos y políticos que enfrentó la educación pú-
blica hondureña. Desde sus inicios en la Real Factoría 

de Tabacos, pasando por la Casa de la Cultura y, final-
mente, al moderno edificio de El Matorral, el Instituto 
ha sido testigo y protagonista de la transformación 
educativa de la región. La precariedad de las instala-
ciones, las constantes solicitudes de reparación y las 
adaptaciones progresivas revelan la falta de inversión 
sostenida en infraestructura educativa durante gran 
parte de su historia. No obstante, también se evidencia 
el compromiso de las autoridades, directores y comu-
nidad por preservar y mejorar el espacio escolar, cons-
cientes de que el entorno físico incide directamente en 
la calidad de la enseñanza y en la formación integral de 
los estudiantes. Asimismo, el valor histórico y patrimo-
nial de los edificios ocupados por el Instituto trascien-
de su funcionalidad, pues representan un legado tan-
gible de la memoria colectiva y del devenir educativo 
de la comunidad. La evolución de sus espacios refleja 
las tensiones entre tradición y modernización, entre el 
patrimonio cultural y las exigencias pedagógicas con-
temporáneas. El traslado definitivo en 1975 al nuevo 
edificio marcó el cierre de un ciclo y el inicio de una 
etapa en la que la infraestructura educativa finalmen-
te respondió a las demandas de un modelo educativo 
renovado, aunque sin olvidar el peso histórico de los 
inmuebles anteriores. Por tanto, la trayectoria del Ins-

Imagen de las instalaciones del Álvaro Contreras, tomada en 1977. Fuente: Revista del Instituto Oficial Álvaro Contreras, 2017.



53UNAH Campus Copán

tituto Álvaro Contreras ilustra cómo los edificios esco-
lares pueden ser entendidos no solo como estructuras 
físicas, sino como espacios cargados de significados, 
capaces de condensar las aspiraciones, luchas y avan-
ces de una comunidad a través del tiempo.

Referencias bibliográficas
Araujo, M. (1883). Memoria presentada por la secretaría de la 

Universidad Nacional de Occidente en la solemne apertu-
ra del año escolar de 1883. La Gaceta, 22(219), pp.1-3

Bueso, M. (2005). Santa Rosa de los Llanos: cuna de la república, 
Tomo II. Graficentro Editores. 

Castellanos, V. (1943). Informe dado por el secretario del Institu-
to Científico de San Carlos al gobierno provisorio. Revista 
del Archivo y Biblioteca Nacionales, 21(10), pp.648-650 

Dávila, C. (1930). Memoria presentada al Congreso Nacional por 
el secretario de Estado en el despacho de Instrucción Pública 
1928-1929. Tipografía Nacional.  

Ecos de Santa Rosa. (1906). Diario de Honduras, 3(712), p.3
El Cronista. (1897). Crónica. El Occidental, 4(37), p.2Guirst, C. 

(1884). 
Informe del gobernador político del departamento de Copán. 

La Gaceta, 29(288), pp.1-4 
Hernández, A. (1943). Informe del secretario de Estado en el des-

pacho de Educación Pública 1941-1942. Talleres Tipográficos 
Nacionales.  

Hernández, A. (1947). Informe del secretario de Estado en el des-
pacho de Educación Pública 1945-1946. Talleres Tipográficos 
Nacionales.  

Janvier, G. y Solé, J. (2007). Guía educativa sobre el patrimonio y 
turismo de Santa Rosa de Copán. Agencia Canadiense de 
Desarrollo Internacional. 

Laínez, S. (1917). Memoria del secretario de Estado en el despacho 
de Instrucción Pública, 1915-1916. Tipografía Nacional.  

Palacios, J. (1953). Memoria presentada al Congreso Nacional por 
el secretario de Estado en el despacho de Instrucción Pública 
1951-1952. Talleres Tipográficos Nacionales. 

Pineda, R. (1931). Memoria presentada al Congreso Nacional por el 
subsecretario de Estado encargado del despacho de Instruc-
ción Pública 1929-1930. Tipografía Nacional.  

Rendón, A. (1985). Santa Rosa de Copán, la sultana de occidente. 
Secretaría de Cultura y Turismo. 

Rendón, J. (1897). Informe del director del Colegio de segunda 
enseñanza de Santa Rosa de Copán. En Bonilla, Policarpo, 
Memorias de los secretarios de Estado 1895-1897, pp.171-174. 
Tipografía Nacional de Honduras 

Rodríguez, J. (1900). Informe del director del Colegio de segun-
da enseñanza de Santa Rosa de Copán. En Sierra, Terencio, 
Memorias de los secretarios de Estado 1898-1899, pp.235-236. 
Tipografía Nacional de Honduras 

Rodríguez, J. (1900b). Programa de la solemne distribución de 
premios con que el Colegio Nacional de Copán terminó 
sus trabajos escolares el año de 1900. Diario de Honduras, 
4(978), p.3

Rodríguez, J. (1902). Informe del director del Colegio de segun-
da enseñanza de Santa Rosa de Copán. En Sierra, Terencio, 
Memorias de los secretarios de Estado, pp.266-267. Tipografía 
Nacional de Honduras 

Rodríguez, J. (1934). Memoria presentada al Congreso Nacional 
por el secretario de Estado en el despacho de Instrucción Pú-
blica 1932-1933. Tipografía Nacional. 

Rodríguez, J. (1937). Memoria presentada al Congreso Nacional 
por el secretario de Estado en el despacho de Instrucción Públi-
ca 1934-1935. Talleres Tipográficos Nacionales. 

Rodríguez, J. (1940). Memoria presentada al Congreso Nacional 
por el secretario de Estado en el despacho de Instrucción Públi-
ca 1939-1940. Talleres Tipográficos Nacionales. 

Vásquez, M. (1913). Memoria del secretario de Estado en el Despa-
cho de Instrucción Pública, 1911-1912. Tipografía Nacional.





55UNAH Campus Copán

Resumen
En el presente artículo se analiza la Escuela Normal de Varones, un establecimiento importante en la enseñanza 
normal de Honduras a principios del siglo XX. Se examina su historia institucional, el contexto educativo de sus 
primeras dos décadas y sus aportes a la formación de varones. El escrito se estructura en un relato histórico dividi-
do en tres segmentos como: las contribuciones administrativas, el progreso educativo a través de los documen-
tos legales del Estado: Códigos de instrucción pública de 1906 y 1923, y la vida institucional dentro de la escuela.
Palabras clave: Enseñanza Normal, Escuela Normal de Varones, Código de Instrucción.

Abstract
This article analyzes the Normal School for Boys, an important institution in the normal education system in Hon-
duras at the beginning of the 20th century. It examines its institutional history, the educational context of its first 
two decades, and its contributions to the education of boys. The article is structured as a historical account divi-
ded into three segments: administrative contributions, educational progress through the State’s legal documents: 
the Public Instruction Codes of 1906 and 1923, and institutional life within the school.
Keywords: Normal Education, Normal School, Instruction Code.

Las políticas educativas y la formación de maestros 
en la Escuela Normal de Varones de Honduras entre 

1906-1924
José David Guerra*

*Historiador e investigador.

Introducción
La consolidación de la Escuela Normal de Varones en 
Honduras a inicios del siglo XX debe ser comprendi-
da en el marco de los esfuerzos estatales por institu-
cionalizar la formación docente, en particular a través 
de iniciativas promovidas desde la Reforma Liberal 
de 1876. Esta etapa, dirigida por líderes como Marco 
Aurelio Soto y Ramón Rosa, introdujo un programa re-
formista que ubicó la educación en el centro del pro-
yecto de modernización nacional (Zelaya, 2001). En ese 
contexto, la enseñanza normal comenzó a adquirir una 
dimensión estratégica en la formación de ciudadanos y 
en la configuración del aparato burocrático del Estado.
Los antecedentes de la Escuela Normal de Varones 
pueden rastrearse en múltiples iniciativas formativas 
de carácter preliminar, como las escuelas normales 
regionales, las secciones normales dentro de colegios 

secundarios, así como las experiencias privadas de 
educación normalista y las conferencias pedagógicas 
impulsadas por diversos actores del campo educativo 
(Inestroza, 2003; García, 2016). Estas propuestas, aun-
que de corta duración o con resultados limitados, con-
tribuyeron a cimentar las bases institucionales y discur-
sivas de lo que posteriormente sería la escuela normal 
estatal.

El estudio de esta institución permite observar la 
evolución del sistema educativo hondureño y sus in-
tentos por estructurar una formación profesional do-
cente centrada en los varones, en consonancia con 
los ideales liberales de orden, progreso y civilización. 
Durante sus primeras dos décadas de funcionamien-
to, la Escuela Normal de Varones no solo ofreció una 
oferta académica sistemática, sino que también fue un 
espacio desde el cual se definieron prácticas pedagó-



56 UNAH Campus Copán

gicas, criterios de selección del magisterio y formas de 
disciplinamiento escolar que moldearon el perfil del 
maestro moderno. 

Por consiguiente, este artículo se estructura en tres 
apartados: el primero aborda brevemente algunos da-
tos históricos, en segundo término, se observan las ad-
ministraciones de los directores de la Escuela Normal de 
Varones; el tercero trata sobre la trayectoria que se es-
tableció con la legislación escolar vigente —en su mo-
mento los Códigos de 1906 y 1923— y se finaliza con un 
cuarto apartado que describe la configuración de pro-
gramas de clase y la experiencia educativa escriturada.

I. Breves apuntes históricos 
Las Escuelas Normales surgieron como parte de un es-
fuerzo integral para mejorar la calidad y accesibilidad 
de la educación en Honduras. Tales establecimientos 
adoptaron métodos pedagógicos innovadores, influen-
ciados por corrientes educativas internacionales, con el 
propósito de formar maestros capacitados para liderar 
el proceso educativo en el país (López y otros, 2019). En 
consecuencia, la enseñanza normal en Honduras se con-
solidó progresivamente desde el siglo XIX, inicialmente 
a través de las Secciones Normales Anexas y, posterior-
mente, mediante la fundación de Escuelas Normales. 

Ya en los primeros años del siglo XX, estas estructu-
ras comenzaron a integrarse a los Colegios de Segunda 
Enseñanza. Así lo evidenció el informe presentado por 
el presidente Terencio Sierra ante el Congreso Nacio-
nal en 1901, donde se acentuó que los Colegios de Se-
gunda Enseñanza albergaban en ese momento a 164 
estudiantes normalistas, distribuidos entre el Instituto 
Nacional y otras secciones del país. La cifra fue presen-
tada como un indicador del éxito alcanzado por dichas 
secciones normales anexas en su función formadora 
(Sierra, 1901).

En 1906, el Estado elevó oficialmente a la categoría 
de Escuela Normal, como fue el caso con la de Varones 
en Comayagüela que desde “el mes de abril de ese año 

se promulgó fundarse una escuela de tales enseñanzas 
en la ciudad” (La Gaceta 1906, p. 271). Dicha institución 
fue creada con el objetivo de formar maestros y estuvo 
marcada por su dinámica de funcionamiento, el rol de 
los docentes, los alumnos y el sistema de becas.

II. Directores de la Escuela Normal de Varones
El foco central del siguiente apartado reside en consi-
derar las principales administraciones internas dentro 
de la institución, destacando los hitos relevantes de sus 
labores. La Escuela Normal de Varones fue creada “el 20 
de abril de 1906 siendo su primer director don Pedro 
Nufio1, mediante acuerdo presidencial emitido por Ma-
nuel Bonilla2” (Ardón 1952, p. 67). 

En el contexto de una sociedad en plena transfor-
mación post Reforma Liberal y donde la educación se 
vislumbró como el camino hacia el progreso y la mo-
dernización. Pedro Nufio obtuvo una labor notable 
donde figuró como símbolo de dedicación y com-
promiso con la formación de futuras generaciones de 
maestros varones (Landa y Claros, 1956). Aunado a ello, 
la disposición de contar con él en ese cargo aumentó 
con su anterior nombramiento como director de la Es-
cuela de Artes y Oficios y la Casa de la Moneda en 1902 
(Membreño, 2005).

De acuerdo a lo anterior, esto resaltó en la suma 
confianza depositada en su capacidad para liderar insti-
tuciones clave en el desarrollo de la Escuela Normal de 
Varones. Durante su mandato como docente y direc-
tor, la Escuela Normal de Varones fue testigo del paso 
de una pléyade de estudiantes a quienes formó, cuyos 
nombres adornan los anales de la historia educativa 
de Honduras. Entre ellos, figuras como Cosme García, 
Miguel Núñez Casco y Cecilio Colindres Zepeda, estos 
se destacaron al graduarse como maestros en 1904 y 
1905 respectivamente (López, y otros, 2019). Pedro Nu-
fio ostentó en dos oportunidades el cargo de director 
en un intervalo de siete años, donde súbitamente este 
enfermó falleciendo en mayo de 1916 (Vásquez, 1968). 

1Don Pedro Nufio fue designado para la organización y dirección de la Escuela Normal de Varones, contando con el apoyo de un destacado cuerpo docente 
comprometido con la formación de futuras generaciones al servicio del desarrollo cultural del país. Su gestión al frente de la institución se extendió en dos 
oportunidades. En 1915, año en que se vio forzado a retirarse de sus labores por motivos de salud (Zaldívar, 1921).
2Manuel Bonilla Chirinos (1849–1913) fue una figura central en la política hondureña de inicios del siglo XX, ejerciendo la presidencia en dos periodos no 
consecutivos (1903–1907 y 1912–1913). Proveniente del ámbito militar, su ascenso al poder representó el retorno del conservadurismo en un contexto 
dominado previamente por reformas liberales.



57UNAH Campus Copán

El director Pedro Nufio posando en una fotografía con miembros de la Escuela Normal de Varones. Fotografía de época cuando el magnánimo 
maestro Pedro Nufio (al centro), posando en una fotografía con miembros de la Escuela Normal de Varones en la que según se comentó “fueron 
los años del gran mentor y de su obra centroamericanista” (Landa y Claros, 1956, p. 109). Fuente: Landa, L., & Claros, E. (1956). En honor de Pedro 
Nufio. Tipografía General.

Fotografía de destacados profesores de la Escuela Normal de Varones a principio del siglo XX. En la fotografía Probablemente esta captura 
fotográfica pertenece a principios del siglo XX. En la imagen resaltan figuras prominentes, como Pedro Nufio (al centro vestido de blanco) y 
Esteban Guardiola (sentado a la izquierda de Pedro Nufio).  Fuente: Fondo fotográfico privado de Jorge Alberto Amaya



Durante 1907 y 1908, la Escuela Normal de Varo-
nes vivió cambios administrativos que mejoraron su 
calidad educativa y recursos. El Dr. Manuel F. Baraho-
na, en 1907, enfocó sus esfuerzos en obtener material 
científico de calidad, incluyendo un Museo de Historia 
Natural y un Gabinete de Química y Física. A pesar de 
las dificultades financieras, logró adquirir una colección 
de juegos deportivos. En el mismo año, la institución 
mantuvo su curso de Bachillerato con 29 profesores y 
270 estudiantes (López, y otros, 2019). 

En 1908, Francisco E. Toledo asumió la dirección 
temporalmente, impulsó mejoras en la infraestructura 
y la disciplina estudiantil. Estas gestiones coincidieron 
con la ausencia de Pedro Nufio, quien regresó a su car-
go como director en 1908 para liderar con gran tesón 
y excelencia la institución hasta 1915 (Zaldívar, 1921). 
Lo más probable es que en su retorno se vio facilitado 
por la situación favorable encontrada en la escuela tras 
estos cambios administrativos que aportaron sustan-
cialmente y académicamente. 

En 1915, tras la admisión por parte del poder Eje-
cutivo acerca de la renuncia de Pedro Nufio, el puesto 
de director de la Escuela Normal de Varones quedó va-
cante. El 30 de noviembre del mismo año, Guillermo 
Bustillo asumió la responsabilidad interina de liderar la 
institución, continuando el legado de su predecesor. 
Durante su breve gestión, “se centró en mantener la 
disciplina y la reputación de la escuela hasta ser reem-
plazado por Lic. Manuel Barahona, quien ocupó el car-
go de manera definitiva” (López, y otros, 2019, p. 104). 

En junio de 1916, Barahona asumió nuevamente 
el cargo, identificando y resolviendo disparidades en la 
institución. Durante su gestión, el gobierno de la Re-
pública invirtió en mejoras de infraestructura y sanea-
miento (Zaldívar, 1921). No obstante, estuvo ocupando 
ese cargo hasta mayo de 1919, renunció a ocupar ese 
trabajo como educador para, presuntamente, buscar 
ser Jefe de Estado (López, y otros, 2019). Un caso singu-
lar fue la gestión del Licenciado Justo Osorio en 1919, 
se caracterizó por la conservación de las políticas de su 
predecesor. 

Posteriormente, Domingo Sagastume asumió 
como director hasta 1922, marcando otro cambio 

abrupto en la dirección por la sucesión rápida de sus 
directores. Analizando estas direcciones, estas gestio-
nes representaron períodos de estabilidad y cambio en 
la Escuela Normal de Varones, cada una contribuyendo 
a su evolución institucional (Zaldívar, 1921).

Al analizar las distintas administraciones de la Es-
cuela Normal de Varones, es posible identificar un pe-
riodo marcado por tensiones estructurales vinculadas 
a restricciones presupuestarias y dinámicas políticas 
cambiantes. Las dificultades recurrentes para acceder 
a fondos gubernamentales destinados a la adquisición 
de materiales educativos reflejan una brecha entre las 
aspiraciones pedagógicas del proyecto normalista y las 
prioridades fiscales del Estado. 

Este escenario de transición habría afectado la 
continuidad de los programas formativos y la cohesión 
interna de la comunidad escolar. No obstante, los es-
fuerzos por sostener la calidad educativa y preservar la 
estabilidad institucional durante este contexto adverso 
contribuyeron a cimentar las condiciones para el forta-
lecimiento posterior de la institución.

Subsiguientemente, el maestro Justo Gómez Oso-
rio, fue designado en el periodo 1919-1920, ocupó el 
cargo tras la salida del profesor Manuel F. Barahona. La 
Escuela Normal de Varones entró en una nueva fase de 
su dirección el 18 de enero de 1922, cuando el pro-
fesor e ingeniero Pompilio Ortega asumió el cargo de 
director. Ortega, egresado de la misma institución en 
el año 1914, “era reconocido en el ámbito pedagógi-
co, lo que lo convirtió en “una opción natural para el 
puesto y fue ampliamente aceptado por la comunidad 
escolar” (Membreño, 2005, p. 50). Durante su gestión, 
la escuela experimentó progresos relevantes partiendo 
desde una perspectiva ya moderna e innovadora des-
de varios aspectos, logrando importantes avances en 
menos de seis meses desde su nombramiento (López, 
y otros, 2019).

Por ejemplo, en 1922, la Escuela Normal de Varones 
se trasladó de su ubicación en La Alhambra a un nue-
vo edificio, debido a la decisión de convertir el antiguo 
local en la Escuela Normal de Señoritas. El traslado fue 
impulsado por las quejas sobre “la estrechez y la falta 
de higiene del edificio anterior en Comayagüela, lo que 

3Termino angloparlante refiriéndose a niños exploradores.



59UNAH Campus Copán

III. Transformación educacional con las implementaciones del 
Segundo y Tercer Código de Instrucción Pública 1906 y 1923
Los Códigos de Instrucción Pública de 1906 y 1923 fue-
ron emitidos el 8 de febrero y 29 de marzo respectiva-
mente, estas legislaciones para la Instrucción Pública 
de Honduras representaron partes importantes en la 
evolución del sistema educativo y la enseñanza nor-
mal del país en el siglo XX. Estos documentos legales 
establecieron los fundamentos y las directrices para la 
educación primaria y normal, así como para el desa-
rrollo del sistema educativo en su conjunto en aplica-
ción y aspectos como la formación de maestros como 
parte primordial (Ardón, 1952). Igualmente, reflejaron 
los esfuerzos del gobierno por mejorar la calidad y la 
accesibilidad de la educación en Honduras durante un 

dificultaba la impartición de clases” (Boletín de la Es-
cuela Normal de Varones 1922, p. 346). El nuevo edificio 
fue sometido a mejoras materiales significativas para 
adaptarlo a su nuevo propósito, aunque persistieron 
problemas con la instalación de agua y electricidad, 
responsabilidad del propietario del edificio alquilado al 
Estado (Zaldívar, 1921).

Bajo la dirección de Ortega, la escuela llevó a cabo 
una serie de reformas internas que tuvieron un impac-
to positivo en los estudiantes. Una de las más destaca-
das fue la reestructuración completa de los Boy Scouts1, 
lo que resultó en una mejora notable en la disciplina 
estudiantil y en la promoción de valores como el deber 
y el amor por el trabajo y el estudio. Además, se hizo 
hincapié en el desarrollo intelectual, especialmente en 
el campo de la agricultura, mediante la introducción 
de nuevas clases prácticas y la creación de un campo 
de experimentación bien equipado (Boletín de la Es-
cuela Normal de Varones, 1923).

Igualmente, la Escuela enfocó el desarrollo inte-
lectual, especialmente en agricultura, mediante nue-
vas clases prácticas y un campo de experimentación 
equipado en 1923 que igualmente se vio fortalecido 
en los aspectos curriculares. También existió avances 
importantes en la instrucción corporal, promoviendo 
la formación integral de los estudiantes en aspectos 
físicos y artísticos (Boletín de la Escuela Normal de Va-
rones, 1922). 

Siendo este uno de los más prominentes directo-
res de la Escuela, la política educativa de Ortega tenía 
como objetivo moldear ciudadanos desde la niñez, 
promoviendo valores cívicos, morales y una actitud 
higienista hacia el cuerpo además de las asignacio-
nes requeridas al ejercicio constante. Además, bajo su 
dirección, se creó el Boletín de la Escuela Normal de 
Varones donde se difundió actividades e impulsó el 
conocimiento agrícola, mejorando la calidad educati-
va y despertando interés en la educación normal a la 
ciudadanía en general (Boletín de la Escuela Normal de 
Varones, 1922). Lamentablemente estas acciones tan 
sustanciales fueron detenidas por el cierre de la Escuela 
en 1924 debido a la guerra en la capital y las remanen-
cias que tuvo está a la postre.  

Portada del Código de Instrucción Pública de 1906. Este documento 
legal histórico renovó muchas políticas en las Instrucción Pública na-
cional tanto en su primera implementación como en las siguientes 
reformas hechas en los años de 1910 en lo relativo del Plan de Estudios 
y nuevas Escuelas técnicas como también la importancia de las demás 
reformas de 1912, 1914 y 1916.  Fuente: Código de Instrucción Pública. 
(1906). Código de Instrucción Pública. Tipografía General.



60 UNAH Campus Copán

período de cambios sociales y políticos (Inestroza Man-
zanares, 2012).

Estos aspectos figuraron una innovación en la cul-
tura educativa de Honduras, orientada a elevar la cali-
dad de la formación y, por ende, de la sociedad en su 
conjunto para principios de siglo XX. Retomando algu-
nas de las importantes implementaciones del Código 
de 1906, una de estas fue la creación de un Consejo de 
Instrucción Pública, encargado de estudiar los textos 
correspondientes a la enseñanza primaria y recomen-
dar su adopción o modificación. Este órgano tenía la 
responsabilidad de “seleccionar los materiales educati-
vos que se utilizarían en las escuelas”, asegurando así 
que los contenidos fueran “adecuados y actualizados, 
como ser el equipamiento científico en los gabinetes 
para las Escuelas Normales” (Código de Instrucción Pú-
blica, 1906; Nufio, 1911, p. 83-95).

La promulgación del Código de Instrucción Públi-
ca de 1906 reafirmó los principios ya establecidos en 
el primer Código de 1882, consolidando el papel del 
Estado como ente rector, proveedor y regulador de la 
educación en Honduras. Esta continuidad jurídica sen-
tó las bases normativas para el desarrollo del sistema 
educativo a lo largo del siglo XX, al garantizar la inter-
vención estatal en la planificación, organización y su-
pervisión de los distintos niveles de enseñanza (Código 
de Instrucción Pública, 1906). 

En los artículos 1 y 29 del Código de 1882 ya se 
declaraba que la instrucción pública constituía un fin 
primordial del Estado, y que el gobierno tenía la res-
ponsabilidad de organizar y dirigir todos los estableci-
mientos educativos financiados con fondos nacionales. 
Tales disposiciones reflejan el vínculo entre el proyecto 
educativo nacional y las aspiraciones de moderniza-
ción institucional impulsadas desde el aparato estatal.

Sin embargo, con el pasar de los años, en algunas 
condiciones como fueron en un inicio los bajos suel-
dos y la falta de supervisión adecuada contribuyeron 
a la precariedad de las condiciones laborales de los 
maestros y al deterioro de la calidad educativa en algu-
nas áreas del país, pero solo serían las primeras cuestio-
nes por resolver ante esta nueva calidad de enseñanza 
(López, y otros, 2019). 

Para abordar estos nuevos desafíos, el Gobierno 
hondureño emitió el Código de Instrucción Pública de 

1923, que introdujo importantes reformas administra-
tivas y pedagógicas. Una de las medidas más destaca-
das fue la institución de los Congresos Pedagógicos, 
encargados de discutir y proponer soluciones a los 
problemas relacionados con la enseñanza primaria y 
normal (Código de Instrucción Pública, 1923). Los con-
gresos reunían a representantes de diversas instancias 
educativas, incluyendo el Consejo Nacional de Educa-
ción, los directores de escuelas y secciones normales, y 
los directores departamentales de enseñanza primaria 
(Inestroza Manzanares, 2012).

Portada del tercer Código de Instrucción Pública de 1923. El Código 
de 1923 detalló las políticas educativas de la época. El código incluyó 
otras legislaciones en la instrucción pública a nivel nacional como 
ser modificaciones en la organización de enseñanza primaria, requi-
sitos para ejercer la docencia, el congreso pedagógico, inspecciones 
generales, y muy imperante; el nuevo plan de enseñanza normal con 
inclusión de nuevas enseñanzas de caligrafía y ciencia elemental. 
Fuente: Código de Instrucción Pública. (1923). Código de Instrucción 
Pública. Tipografía Nacional.



61UNAH Campus Copán

Para comprender más sobre estos aspectos, el Có-
digo de 1923 estableció la enseñanza diferenciada en 
áreas urbanas y rurales, reconociendo las necesidades 
específicas de cada contexto y proporcionando una 
atención más personalizada a los estudiantes (Inestro-
za Manzanares, 2012). También el mencionado Código 
reguló la enseñanza normal y primaria, estableciendo 
requisitos y estándares para la formación de maestros 
y el funcionamiento de las escuelas (López, y otros, 
2019).

A pesar de estos esfuerzos, el sistema educativo 
hondureño siguió enfrentando importantes desafíos 
en la década de 1920. La falta de recursos, la escasa 
supervisión y la resistencia al cambio contribuyeron a 
mantener la precariedad de las condiciones educativas 
en algunas áreas del país. Para el caso de las Escuelas 
Normales en la capital estos asuntos se contaban más 
por situaciones logísticas. Por otra parte, la inestabili-
dad política acontecida en 1924 y puntos económicos 
dificultó la implementación efectiva de las reformas 
educativas y obstaculizó el desarrollo del sistema edu-
cativo en su conjunto (Boletín de la Asamblea Consti-
tuyente, 1924).

IV. Formación académica a través de la configuración curricular 
y la vida institucional dentro de las instalaciones
Para la Escuela Normal de Varones y su respectiva for-
mación curricular, se requería un plan de estudios que 
armonizara con su propósito formativo. El respectivo 
plan de estudios establecido en el código de instruc-
ción pública de 1906, concebido para satisfacer los 
imperativos estatales, se estableció en una matriz mul-
tidisciplinar destinada a dotar al maestro de una amplia 
erudición, indispensable para su labor pedagógica. La 
enseñanza Normal, en su estructura curricular, guar-
daba una notable similitud con las Secciones Anexas 
surgidas en el siglo XIX, apenas experimentando varia-
ciones significativas (Ardón, 1952).

El Curso Normal, según lo establecido en el Segun-
do Código de Instrucción Pública de 1906, tuvo una 
duración de tres años, reflejando un enfoque graduado 
destinado a optimizar la administración y transmisión 
de contenidos. Esta reducción temporal, de cuatro a 
tres años, simbolizó la premura del Estado por agilizar 
la graduación de maestros titulados, con la esperanza 

de disminuir la presencia de educadores empíricos que 
incidían en el panorama de la educación pública (Có-
digo de Instrucción Pública, 1906). El plan de estudios 
se estructuraba en tres cursos, cada uno caracterizado 
por un conjunto específico de asignaturas y una carga 
horaria definida, resaltando materias como ser “Caste-
llano, Historia Universal (en distintas ramas), Pedagogía, 
Agricultura (teoría), Idioma extranjero, Aritmética, Físi-
ca, Química, Música, entre otras” (López, y otros 2019, 
p. 106-107).

Resultaba notable la persistencia de ciertas ma-
terias a lo largo de los tres cursos, como la historia, 
pedagogía y el inglés, mientras que otras, como la 
matemática, exhibían una progresiva complejidad. La 
uniformidad en la distribución horaria entre los distin-
tos niveles manifestaba una concepción equitativa de 
la formación docente. No obstante, se identificaban 
excepciones, como la inclusión de asignaturas espe-
cializadas, como higiene y agricultura, exclusivas de los 
primeros cursos (Código de Instrucción Pública, 1906).

Sin embargo, en 1910, se gestó un cambio tras-
cendental en el paradigma educativo, motivado por la 
percibida excesividad del plan de estudios vigente. El 
Congreso Nacional, atendiendo a esta preocupación, 
modificó el Artículo 141 del Código de Instrucción 
Pública, estableciendo la duración del Curso Normal 
en tres años. Con ello, esta reforma, si bien apuntó a 
una mayor eficiencia en la formación docente, susci-
taba interrogantes sobre su efectiva implementación. 
La autonomía otorgada a los maestros en la aplicación 
de los planes de estudio, según las circunstancias del 
momento, añadía una capa de complejidad al proce-
so. Destacó el caso particular del Director e Inspector 
de Instrucción Primaria y Normal, quien, mediante de-
cisiones unilaterales, ampliaba el espectro de activida-
des formativas, posiblemente con miras a obtener be-
neficios económicos para la institución (López y otros, 
2019).

Quizá las nuevas reformas obtuvieron mucho más 
peso en la formación para varones lo cual desmejoró la 
perspectiva de género que permeó las políticas edu-
cativas, relegando a las mujeres a roles tradicionales y 
limitados. No obstante, se vislumbró un incipiente re-
conocimiento del valor del trabajo femenino, aunque 
circunscrito a esferas domésticas y artesanales. La tran-



62 UNAH Campus Copán

sición hacia un sistema educativo más eficiente y adap-
table, como propugnado por otras naciones, manifestó 
la voluntad gubernamental de aquel entonces en ade-
cuar la enseñanza a las necesidades y realidades del 
país, priorizando su aplicación en entornos urbanos.

Por su parte, la vida institucional dentro de la Es-
cuela Normal de Varones tuvo sus momentos particu-
lares de todo establecimiento académico de la época. 
Durante el período de 1906 a 1924, la Escuela Normal 
de Varones en Tegucigalpa se vio inmersa en un con-
texto de transformaciones educativas y sociales en 
Honduras. En aquel tiempo, tal como hemos visto ante-
riormente, el país experimentó cambios en su sistema 
educativo, reflejados en las legislaciones establecidas 
en los Códigos de Instrucción Pública de 1906 y 1923. 
Con el establecimiento inclusive de distintas reformas 
a estos códigos tenían como objetivo elevar el nivel de 
la enseñanza normal. Dicho en otras palabras, posicio-
nando a la Escuela Normal de Varones como una insti-
tución de élite en la instrucción pública del país.

En aquel contexto de reformas educativas, la Es-
cuela Normal de Varones resaltó como una institución 
emblemática, caracterizada por sus altos estándares 
académicos y disciplinarios. Por ejemplo, los estu-
diantes que aspiraban a ingresar debían cumplir con 
rigurosos requisitos, lo que evidenciaba la exigencia 
y el prestigio de la institución. Este enfoque selectivo 
garantizaba la calidad de la formación que recibían los 
futuros maestros en la Escuela Normal (López, y otros, 
2019).

En la parte del inmueble en uso para la vida estu-
diantil y administrativa, la construcción de “La Alham-
bra” en el Barrio La Leona fue parte primordial para su 
vida activa y fija a diferencia de la Escuela Normal de 
Señoritas que no tenían una edificación fija. La obra, di-
rigida por el ingeniero civil francés Enrique Bourgeois, 
fue realizada con el compromiso del Estado con la en-
señanza normal y el bienestar de los estudiantes (Vale-
rio, 1993). El diseño y la construcción de este edificio, 
que incluía una cocina para internos becados, una des-
pensa y áreas sanitarias, reflejaban la preocupación por 
proporcionar un ambiente propicio para el aprendizaje 
y el desarrollo personal de los alumnos (Memoria de 
Instrucción Primaria, 1910; López y otros, 2019).

A pesar de que la infraestructura de la Escuela 

Normal presentó deficiencias en ocasiones, esta edi-
ficación resaltó más por su equipamiento científico 
y académico de calidad. Los maestros, formados en 
instituciones reconocidas, contaban con los recursos 
necesarios para impartir una educación sólida y actua-
lizada (Landa y Claros, 1956). Tales inversiones fueron 
provistas en mejoría por parte del Estado vistas desde 
miradas futuras hacia el desarrollo, con el lema de for-
mar maestros capaces para las siguientes generaciones 
(Memoria de Instrucción Pública, 1910).

Además de su enfoque académico, la Escuela Nor-
mal de Varones también desempeñó un papel impor-
tante en la promoción de valores cívicos y patrióticos 
entre los estudiantes y dirigidos hacia los maestros 
como un sentido de respeto y admiración, costum-
bres vistas dentro de la instalación. La celebración de 
eventos como el “Día de la Independencia” o “Día del 
Maestro” fortaleció el sentido de identidad nacional y 
el respeto por las autoridades de la institución (Nufio, 
1911, p. 84-86). Con estas actividades extracurriculares 
complementaban la formación académica, preparan-
do a los alumnos para ser ciudadanos responsables y 
comprometidos con el bienestar de su país.

Conclusiones
En primer lugar, la institucionalización de la educación 
mediante la implementación de Códigos de Instruc-
ción Pública representó un avance importante en la 
organización del sistema educativo hondureño, al es-
tablecer un marco normativo que facilitó la aplicación 
de políticas estatales en materia de enseñanza. En este 
contexto, la creación y funcionamiento de la Escuela 
Normal de Varones constituyó un instrumento estraté-
gico para el Estado, al permitir la formación sistemática 
de personal docente capacitado, con lo cual se busca-
ba responder a la creciente demanda de instrucción 
primaria y ampliar el acceso a la educación entre los 
sectores juveniles del país.

En segundo término, las Escuelas Normales de 
Varones adquirieron un valor principal para el Estado 
al fungir como centros modelo en la implementación 
de políticas educativas a nivel nacional. La formación 
impartida en estas instituciones no solo buscaba cua-
lificar técnicamente a los futuros docentes, sino tam-
bién fomentar un compromiso con la expansión de la 



63UNAH Campus Copán

instrucción pública mediante el retorno de los egresa-
dos a sus comunidades de origen. Bajo esta dinámica 
se contribuyó a la consolidación de una red escolar 
en distintas regiones del país, y puede interpretarse 
como una manifestación concreta del proyecto estatal 
de modernización, tal como se refleja en las prácticas 
pedagógicas y organizativas desplegadas en el ámbito 
local (López y otros, 2019).

Finalmente, durante el periodo analizado, se in-
trodujeron innovaciones significativas en los aspectos 
curriculares, metodológicos y en la profesionalización 
del magisterio, lo que posicionó a la Escuela Normal de 
Varones como referente clave en este proceso. Esta in-
vestigación ofrece una aproximación histórica a la evo-
lución de dicha institución, así como a su articulación 
con el marco legal vigente, subrayando el papel que 
desempeñó la enseñanza normal en la configuración 
del proyecto educativo nacional. En tanto propuesta de 
estudio, se plantea también la necesidad de continuar 
explorando esta temática desde otras perspectivas o 
con mayor profundidad en investigaciones futuras.

Bibliografía
Ardón, V. F. (1952). Datos para la historia de la educación en Hon-

duras. Tipografía Nacional.
Boletín de la Asamblea Constituyente de 1924. (1924, noviem-

bre 21). Serie I (No. 28).
Boletín de la Escuela Normal de Varones. (1922, febrero 22). Pá-

rrafos de la memoria del Ministro de Instrucción Pública dirigi-
da al Congreso Nacional.

—. (1923, agosto). Sección literaria. Boletín de la Escuela Normal 
de Varones.

Código de Instrucción Pública. (1906). Código de Instrucción Pú-
blica. Tipografía General.

—. (1923). Código de Instrucción Pública. Tipografía Nacional.
García, A. E. (2016). Hábitos y comportamientos de los cuerpos 

en la escuela hondureña (1882–1949). ISCHE 2016.

Inestroza Manzanares, J. E. (2012, junio). Vigencia del Código de 
Educación Pública de 1947 en la coyuntura educativa de post 
guerra: Reformas y tendencias en la escuela primaria y la for-
mación inicial de maestros (1943–1953). Universidad Pedagó-
gica Nacional Francisco Morazán.

—. (2003). La escuela hondureña en el siglo XIX (1ra ed.). Universi-
dad Pedagógica Nacional Francisco Morazán.

Landa, L., & Claros, E. (1956). En honor de Pedro Nufio. Tipografía 
General.

La Gaceta. (1906, abril 20). Fundar una escuela normal en la ciu-
dad de Comayagüela. La Gaceta.

López, C., Muñoz, D., Guerra, D., Alvarado, J., Gómez, N., & Mar-
tínez, S. (2019, noviembre). Las escuelas normales en Tegu-
cigalpa y Comayagüela 1905–1927. Taller de Investigación 
Histórica – UNAH.

Membreño, M. (2005). Diccionario histórico-biográfico de la edu-
cación hondureña. Editorial Guaymuras.

Memoria de Instrucción Pública. (1910, noviembre). Informe 
presentado por el Director e Inspector de Instrucción Pri-
maria y Normal al Señor Ministro de Instrucción Pública. 
Memoria de Instrucción Pública.

Nufio, P. (1911, septiembre). Informe del Director de la Escuela Nor-
mal de Varones. Tipografía Nacional.

Sierra, T. (1901). Mensaje del presidente de la República. Contesta-
ción del Congreso Nacional. Memorias de la Secretaría de Es-
tado, referentes a las actas del Poder Ejecutivo durante el año 
económico 1899–1900.

Valerio, O. (1993). La Alhambra - Historia novelada: Una época de 
oro de la educación en Honduras (Primera). Mejores Ideas.

Vásquez, J. V. (1968). Datos biográficos y algunas anécdotas del ve-
nerado maestro Pedro Nufio, 31 de enero de 1863 - 16 de mayo 
de 1916. Editorial “José de Pineda Ibarra”.

Zaldívar, R. (1921, septiembre). Datos sobre la Escuela Normal 
de Varones. Boletín de la Escuela Normal de Varones, 94–95.

Zelaya, G. (2001). El legado de la reforma liberal. Editorial Guay-
muras.





65UNAH Campus Copán

Crimen y castigo en América Latina en el siglo XXI
Rodolfo Pastor Fasquelle*

“La prisión no puede dejar de fabricar delincuentes” 
Michel Foucault, Vigilar y castigar (1975)

A Adrienne Pine y a Silvia, que han estado ahí y me 
enseñaron a ver más hondo.

*Doctor en Historia y escritor. Embajador de Honduras en la República de Corea. Realizó estudios superiores en la Universidad de Tulane Nueva Orleans, 
Estados Unidos de America y en la Universidad Autónoma de México. Se desempeñó como Ministro de Cultura Artes y Deportes en el gobierno de Reina 
Idiáquez (1994-1998) y en el mismo cargo de Secretario de Estado en la administración de Zelaya Rosales. Docente universitario en Honduras, México y 
Estados Unidos y coordinador de varias investigaciones históricas para organismos académicos dentro y fuera del país. Entre sus obras destacan: Desarrollo 
urbano de Honduras colonial (1975). Historia de la crisis del sistema político hondureño. Conferencista y articulista en foros, nacionales e internacionales. 

Sobre la infracción, el castigo y la ética evolutiva, a modo de 
introducción
La infracción de una norma es un acto de rebelión y 
una manifestación de conflicto derivado de un proble-
ma social. No se transgreden normas en el vacío: cada 
infracción expone una relación social disfuncional. Por 
eso, reducir la transgresión a mera culpabilidad –indi-
vidual o colectiva– es oscurecer su sentido y dejar de 
entenderla. La infracción es síntoma. Solo puede inter-
pretársela en el contexto de las dinámicas sociales que 
la producen como reto (lo han explicado antes Marx, 
Durkheim y Foucault). El castigo es la respuesta. Pero 
el castigo no es tampoco producto de la razón, sino de 
las relaciones de poder y de las creencias e ideologías.

El castigo igual está culturalmente determinado, y 
exhibe la legitimidad del poder que lo ejecuta. No se 
trata de un asunto sentimental. El castigo tiene raíces 
arcaicas. Proviene del sacrificio ritual, expulsión sim-
bólica del mal que amenaza al colectivo, y que podía 
implicar la destrucción de su víctima si fuera necesario. 
El rebelde es víctima favorita y su sacrificio ha estado 
históricamente vinculado a la crisis y el origen del po-
der. Ahí están los bajorrelieves de Monte Albán, cerca 
de 500 a.C., mostrando la tortura, emasculación y eje-
cución de señores del Valle sometidos. O la tortura de 

los mil cortes (“lin chi”) que en el s. XIII los mongoles 
llevaron a China, y fue aplicada hasta el s. XIX, según 
Mo Yan (también sirven los secuestros y las matanzas o 
masacres, a ese fin.)

A nadie debería sorprender, por ende, el uso polí-
tico o propagandístico del castigo, ni el estilo personal 
de quien lo ejecuta. En gran parte, gobernar es castigar, 
casi siempre implica teatro y propaganda, y el estilo es 
el hombre. (Si el presidente decide auto encasillarse 
como villano y vestirse de demonio, poco podemos 
hacer.) Pero más que una escenificación de insania, el 
maltrato y la exhibición del reo, reducido a la impoten-
cia, apiñado, agachado y sin noción de su liberación 
posible, constituye una estrategia de manipulación y 
de sometimiento: una forma de reproducir el terror 
que sostiene al poder abusivo. Es anuncio de tiranía y 
advertencia general: “Esto puedo hacerte, porque soy el 
poder”. Es a la vez, antítesis violenta de la teoría políti-
ca moderna, y negación de valores más antiguos de la 
humanidad.

Jesús, Buda y Confucio desprecian y suspenden el 
castigo; sus sucesores lo retoman. Se imaginan los in-
fiernos medievales Naraka para impíos y pecadores. El 
Estado secular, heredero de esa fe asustada, racionaliza 
el castigo: inventa el Pacto social ilustrado e interpre-



66 UNAH Campus Copán

ta el imperativo de salvaguardarlo con castigos, eso sí, 
ajustados a procesos, proporcionados al daño. 

Entonces el tratamiento brutal y arbitrario de los 
detenidos, sin proceso legal es ostentación de poder 
absoluto. Reivindicarlo hoy es una regresión civilizato-
ria. Niega los valores de todas las grandes civilizacio-
nes: la caridad judeocristiana, la compasión budista, el 
respeto confuciano a la dignidad del individuo, el hu-
manismo griego que defiende una ley natural, previa y 
superior a cualquiera. Y aun niega la racionalidad, pro-
porcionalidad y la discreción que imponen la moderni-
dad ilustrada.

Se vuelve a justificar la brutalidad hoy alegando 
que los delincuentes no son humanos y no merecen 
trato como tales. Pero es falso. Biológicamente, para ser 
humano basta poco. Exaltados, pero somos primates 
superiores, territoriales y violentos por evolución que 
caminamos erguidos y llevamos algún instrumento. 
Compartimos con pocos simios la empatía solidaria, 
rasgo raro en el reino animal. Y esa empatía es la base 
de la ética. Como recordaba Harari: quemar una silla no 
plantea problemas, mientras que quemar a un ser sin-
tiente siempre plantea una cuestión ética. (Harari, Yuval 

Noah. Sapiens: De animales a dioses, Freud, Sigmund. El 
malestar en la cultura.)

Entre nosotros, afligir a otro no solo daña al suje-
to: contamina a quien manda, ejecuta o consiente el 
acto, porque todos se niegan a esa empatía (la conmi-
seración) que es el fundamento de la ética y de la con-
dición de ser humano. Entonces negarte a la empatía 
te deshumaniza. Porque además para escapar de esa 
obligación, hay que odiar. (Y el odio no es natural.) Por 
eso aquí o allá en Auschwitz, ver a los reclusos rapados, 
apiñados como ganado frente al matadero, nos repug-
na: entendemos que nos deshumaniza a nosotros tam-
bién por no habernos indignado.

Ley y policía: sobre la infracción y el castigo
Toda sociedad necesita una política de justicia: una 
ley que define el delito, una autoridad que identifica 
al infractor, y una prescripción para sancionarlo. San-
ción que implica privaciones: de libertad, de derechos 
sociales, políticos y económicos y privilegios. Pero las 
leyes de cada sociedad reflejan decisiones históricas, 
relaciones de poder y necesidades y mecanismos de 
control que constituyen sistemas y políticas de justicia. 
Que pueden ser muy distintas entre sí.

Las políticas de justicia pueden ser regresivas o 
progresistas. Desde las punitivas, que ven la infracción 
como falla moral, aun religiosa, hasta las restaurativas, 
que entienden la complejidad del delito, lo distinguen 
del delincuente y buscan reparar el daño y reinsertar al 
sancionado. El nombre de las cárceles en distintos rum-
bos dice mucho: “penal” o “centro de confinamiento”, no 
es lo mismo que “reformatorio” o “centro de reinserción”. 
Aunque nada garantiza que el nombre refleje la práctica.

Tanto la política regresiva como la progresista pue-
de combinarse con diversas opciones ideológica. Son 
políticas de justicia igual: 1. La restaurativa que prevale-
ce hoy entre los indígenas americanos, y en los Países 
Bajos y la Península Escandinava, con una ley liberal 
y unos de los mejores sistemas para reinserción del 
infractor, y, por contraste, 2. la punitiva que reinó en 
los campos de concentración nazi, y por contraste el 
Gulag,  los campos de exterminio (killing fields) de Pol 
Pot, los de  reeducación de la Revolución Cultural, en los 
cuales el delito era una identidad colectiva: ser calé, ju-
dío o ruso, revisionista o burgués, tradicionalista, o solo 

Portada del libro “El negocio del crimen: el crecimiento del delito, los 
mercados ilegales y la violencia en América Latina”. La imagen repre-
senta visualmente la violencia del crimen en el continente.



67UNAH Campus Copán

solidario con esos inocentes. Pero se distinguen en su 
origen y en su método.

La justicia restaurativa tiene raíces comunitarias, 
cristianas (la idea de la reconciliación) e ilustradas. Bus-
ca individualizar la pena en proporción a las circunstan-
cias y el daño, facilitar el arrepentimiento y el perdón y 
reconciliar al infractor con la sociedad para restaurar el 
vínculo roto. Pesca con caña, no con red.

La justicia punitiva se gesta en la reproducción 
del poder. Y, en cambio, es genérica; identifica grupos, 
persigue colectividades: etnias, ideologías, culturas di-
sidentes y pesca cardúmenes con red. Opera por reda-
das, criminaliza la identidad, impone castigos axiomá-
ticos. Y se remonta a los orígenes del surgimiento del 
estado primario.

Y todos los tipos son históricos, evolucionan o se 
degradan. En Occidente, la Ilustración tardía sustitu-
yó el castigo público para expiar medieval y la pena 
capital antigua por el encarcelamiento prolongado. 
Antes del s. XVIII, no existían prisiones como tales. Las 
mazmorras o bartolinas servían para detención ocasio-
nal. Quizás con la urbanización, por la industrialización 
surgió la necesidad de algo más. En todo caso, el siglo 
Ilustrado es el que primero diseña de manera panópti-
ca y construye la prisión moderna, para vigilar —desde 
un solo lugar— a una masa de personas; y entonces 
evoluciona esa forma de castigo, como instrumento 
de control clasista. De modo que se usó en el siglo XIX 
para el proletariado (Víctor Hugo, Los Miserables) y en el 
s. XX en EUA para los negros. (Angela Davis, Are Prisons 
Obselete?). ¿Sabes, tú lector, que proporción de pobres, 
indios y negros termina en la cárcel, por comparación 
con otros? 

El castigo y la historia
El castigo pues nace en la superstición prehistórica y en 
la violencia primitiva del sacrificio, se consolida como 
instrumento del Estado, y evoluciona hacia la sanción 
legal, condicionada. Las formas del castigo han varia-
do: linchamiento, tortura, prisión prolongada, cadena 
perpetua. Pero esa evolución nunca deja de reflejar la 
tensión entre violencia y moral.  La relación entre ley, 
infracción y castigo –entonces– no es lineal como 
quiere el ingenuo: requiere preguntarse por el sentido 
de la justicia, los derechos humanos colectivos e indivi-

duales, la prerrogativa social y la legitimidad del Estado. 
El problema del castigo es ético y político: plantea el lí-
mite del poder del Estado sobre la vida y la libertad. Y el 
castigo de masas de personas por encarcelamiento es 
esencialmente moderno: fruto de la revolución social, 
económica e ideológica de Las Luces, pero uno de sus 
frutos más oscuros. 

Normas internacionales sobre el encarcelamiento
A pesar de la diversidad, existen normas internacio-
nales para el encarcelamiento. Las Reglas Mínimas de 
la ONU para el Tratamiento de los Reclusos (llamadas 
también Reglas Mandela) establecen principios bási-
cos provenientes de la filosofía ilustrada: Según esto, el 
Chat GPT resume Reglas Mínimas de las Naciones Unidas 
para el Tratamiento de los Reclusos: 

La privación de libertad y el trato a los individuos 
bajo custodia del Estado deben ajustarse a principios 
fundamentales de derecho, y darse en el marco de los 
derechos humanos…
•	 Legalidad: Ninguna detención sin base legal clara, 

explicita y especifica.
•	 Proceso justo: Derecho a información, a defensa 

juicio imparcial.
•	 Justificación legítima: La reclusión debe respon-

der a un motivo real y proporcionado.

Ilustración de la novela clásica de Fyodor Dostoyevski, Crimen y cas-
tigo, publicada por primera vez en 1866, es una novela de carácter 
psicológico y considerada una obra maestra de la literatura universal.  



68 UNAH Campus Copán

•	 Respeto a derechos humanos: Dignidad, integri-
dad, prohibición de tratos crueles.

•	 Proporcionalidad: Las restricciones deben ser jus-
tificadas y no excesivas.

•	 Revisión judicial: Toda detención debe poder ser 
revisada por un juez.

•	 Condiciones mínimas: Alimentación, salud, comu-
nicación con familia y defensa.

Solo unos pocos cumplen ni siquiera con la letra de 
estas reglas. Muchos incumplen la normativa, en par-
te porque deriva de ese marco aludido de los derechos 
humanos, que muchos países del tercer mundo dispu-
tan y de un concepto y legislación garantista de la ley 
que incluso si quisieran, la mayoría de los países no tie-
ne condiciones para sustentar. Especialmente porque 
están orientados a la pena de reclusión y el encarce-
lamiento masivo de hecho imposibilita cumplir con el 
reglamento. Después la corrupción, la sobrepoblación 
carcelaria y la negligencia convierten el encarcela-
miento en una forma de deshumanización. Lo que está 
mal evidentemente es encarcelar a masas de personas 
sin fundamento, a quienes tienes que maltratar para 
controlar. Sin tener capacidad para procesarlos debida-
mente. 

Como tampoco se ha concedido derecho al debi-
do proceso o a la defensa en los casos de los deporta-
dos recientemente por la Administración Trump, para 
ser maquilados en el exterior; así lo determinaron va-
rios juzgados, y hasta la Corte Suprema de EUA esta se-
mana pasada. Sin que esas violaciones gesten debate 
o controversia o necesiten explicación en los países re-
ceptores, en que son tan frecuentes los mismos abusos.

Debate Latinoamericano sobre la Justicia Penal: Una Visión Crí-
tica
En Latinoamérica, sin embargo, sí que hay un debate 
incluso apasionado sobre los derechos. Aunque unos 
dan más valor a los derechos cívicos (libertad de ex-
presión y derechos políticos-electorales), mientras otro 
bando pone en primer plano los derechos sociales: ali-
mento y salud, seguridad y empleo. Unos privilegian 
derechos individuales como la propiedad; otros, en 
cambio, consideran primordiales los derechos colecti-
vos, como el derecho a la asociación. Unos atienden 

a las etnias y las organizaciones gremiales; otros enfo-
can a la nación, el Estado. Y al final parece que estamos 
obligados ¿escoger entre derechos?

En lo que se refiere a la justicia penal prevalece una 
visión dura en que el derecho a la seguridad colectiva 
se quiere salvaguardar a costa de limitar muchos otros 
derechos, sociales e individuales… incluidos los dere-
chos de los infractores de la ley. 

Hay quien dice que, por ser estados poscoloniales 
(¿será?), los latinoamericanos han heredado estructuras 
de control autoritario. Sin duda, por el gran incremento 
en los últimos 35 años de la violencia criminal asociada 
a organizaciones criminales (mafias, maras y pandillas, 
bandas de delincuentes juveniles, carteles del contra-
bando) surgidas de las dificultades económicas y del 
surgimiento del mercado estadounidense de narcóti-
cos que abre oportunidades de enriquecimiento sin 
muchos paralelos. Que es gran parte de problema.

El poder del crimen: más allá del Estado
No hay que obviar el problema. Es real, está aquí. 

Se trata de organizaciones despiadadas, muchas veces 
mejor organizadas que su entorno, incluso compara-
das con otras del Estado. (Y para nada únicas, porque 
otras muchas sociedades complejas han tenido y aún 
tienen esa clase de problemas.) Estas organizaciones se 
confabulan entre ellas, se articulan con estructuras me-
nos visibles, compiten por territorios y conexiones, y en 
esa competencia contaminan su entorno con el poder 
de recursos aparentemente inagotables. Generan una 
violencia abominable, con crímenes que —por indis-
criminados— nos hieren a todos.

Entre ellos, unos —acaso los más incautos mare-
ros— se visten y peluquean a su manera; se tatúan, se 
pintan la piel y el cabello, y hablan spanglish con mu-
sarañas (decía Gautama B. Fonseca) para identificarse 
como otros, distintos, foráneos, de quienes, por lo mis-
mo, no te puedes fiar… aunque totalmente solidarios 
entre ellos. Mientras que otros –más sofisticados, de 
cúpula se mimetizan en las élites sociales, se casan ahí, 
para hacerse pasar por empresarios, políticos, líderes 
sociales, etc. O de plano desplazan a las élites tradicio-
nales, porque tienen más recursos y poder. Y en medio 
están las estructuras de los carteles organizados para el 
contrabando.



69UNAH Campus Copán

Captura territorial y amenaza institucional
Las maras se apropian calles, barrios; los carteles con-
trolan gobiernos locales o a sus agentes. Muchas ve-
ces llegan a controlar territorios, departamentos, en 
los que buscan obtener concesiones, rutas, bosques 
y minerales para reinvertir (lavar) las utilidades de su 
contrabando. Todo lo cual amenaza la jurisdicción, la 
autoridad, incluso los sistemas políticos, penetrando 
partidos, iglesias y organizaciones de base. En varios 
países de la región, la delincuencia organizada ame-
naza al mismo Estado. Y varios gobernantes han sido 
acusados de partícipes y de tener negociaciones con 
esas organizaciones (JOH).

Esto ocurre además en países con altísima vulne-
rabilidad social, sin un sistema de bienestar que supere 
las causas estructurales de la delincuencia. No hay con-
diciones para un sistema judicial moderno, y la cárcel 
sigue siendo el único recurso de castigo. Así, la delin-
cuencia enraíza, penetra incluso los sistemas judiciales 
y alcanza a los propios policías, fiscales y jueces… ¡que 
se vuelven extorsionadores! La élite y sus captores ce-
den y también demandan represión, que es útil para 
muchas cosas.

El populismo penal y la figura del caudillo
Por frustración y aun desesperación, se favorecen y 
aplauden regímenes punitivos radicales. Para enfren-
tar esta nueva amenaza, muchos coterráneos exigen 
mano dura, y los defensores de los derechos parecen 
desarmados ante esa exigencia generalizada. Así se 
ha planteado un debate urgente sobre las políticas de 
seguridad que sin embargo muchas veces luce asus-
tado (movido por el miedo de los agentes sociales) in-
genuo y primitivo, en cuanto ignora que el problema 
es estructural, y otras veces olvida que los mismos que 
exigen cero tolerancias son responsables de la extrema 
debilidad del estado.

De nuevo, el problema es social y político. Hay 
cada vez más líderes tipo caudillo, que se dicen fuertes, 
encabezan regímenes populistas y abanderan políti-
cas supuestamente intransigentes ofreciendo paz so-
cial. Reclaman mérito por encarcelar a sospechosos y 
potenciales infractores, todos por igual, junto con sus 
semejantes… y hasta que el infierno se congele. Aun-
que, claro está, aplican políticas de mano dura y cero 

tolerancia sin tocar la crema y nata del crimen organi-
zado. Ahora, el crimen violento se mide con las tasas 
de homicidio; el castigo, con las de encarcelamiento. 
Aunque sigue ejecutando y deportando condenados, 
hasta hace poco los EUA tenían la tasa más alta de en-
carcelamiento del mundo. Hoy han sido superados por 
Ruanda y Turkmenistán, y ceden esa primacía, expor-
tando reos a El Salvador a cambio de una renta. Según 
Trump, un país amigo, que está “ayudando” a EUA.

¿Quién es quién en crimen y castigo? Benchmar-
king de Latinoamérica en el mundo

Es difícil establecer algunas tasas de encarcela-
miento porque ciertos gobiernos ocultan información, 
y varios han sido criticados por su opacidad. Pero se-
gún lo que recopilan los organismos internacionales 
más confiables, le solicito al ChatGPT una muestra em-
blemática de los mejores y peores casos en la región, y 
me arroja el siguiente cuadro con datos de las fechas 
cercanas más recientes:

Tasa de Encarcelamiento 
(por 100 000 hab.)

Tasa de Homicidios 
(por 100 000 hab.)

Más Altas Más Altas

El Salvador: 1 659 (Abr 2024)
Ecuador: 46 (2023)

Venezuela 27 (2022)

Panamá: 527 (Feb 2025) Honduras: 26 (2023)

Uruguay: 449 (Abr 2024) Colombia: 25 (2022)

Brasil: 416 (Dic 2024) México: 25 (2023)

Costa Rica: 345 (Dic 2023) Brasil: 21 (2022)

Chile: 312 (Feb 2025) Guatemala: 20 (2021)

Más Bajas Más Bajas

Haití: 99 (Ene 2024) Argentina: 4.3 (2022)

Guatemala: 123 (Nov 2023) Bolivia: 4.3 (2023)

México: 178 (2023) Cuba: 4.4 (2019)

Ecuador: 183 (Feb 2025) Chile: 6.7 (2022)

Colombia: 200 (Mar 2025) Paraguay: 7 (2022)

Bolivia: 252 (2024) Perú: 8.4 (2021)

Fuentes: Tasas de encarcelamiento: World Prison Brief (diferentes entradas 
por país), Haití Prison Incidir, Bolivia World Population Review. Tasas de homi-
cidio: UNODC / Wikipedia (“List of countries by intentional homicide rate”).



70 UNAH Campus Copán

No existe una fuente única y uniforme; los méto-
dos de registro varían. Hay omisiones y circunstancias a 
aclarar. Jamaica, por ejemplo, tiene una tasa de homici-
dio mayor que Ecuador, pero no es tomada en cuenta. 
Además, los números no significan lo mismo en cada 
país. Las bajas tasas de encarcelamiento en Haití o Gua-
temala reflejan más la debilidad de su aparato policial 
judicial que un control del delito. No hay correlación 
mecánica ni determinismo simple. Muchos países 
arrastran una alta mora judicial, y no hay que comparar 
fresas con bellotas. Pero podemos extraer ciertas ge-
neralidades útiles. Las tasas de encarcelamiento han 
estado creciendo en toda América Latina desde hace 
varios años…

Mundialmente, hasta 2021, los países con tasas 
más bajas de homicidio y encarcelamiento eran euro-
peos; de entonces para acá, sus cifras se han deteriora-
do por el endurecimiento de políticas anti inmigrantes, 
que despojan de derechos a millones. Aun así, desta-
can Eslovenia, Irlanda y los Países Bajos. Los mejores del 
mundo son Japón, Corea y Singapur: con niveles de 
vida elevados y economías robustas, que han resuel-
to los problemas materiales básicos de su población. 
Quizá por eso no sufren delincuencia estructural. Su 
modelo liberal exige bienestar general y sistemas judi-
ciales garantistas.

Algo análogo ocurre en América Latina. Con mo-
delos distintos, países como Argentina, Chile, Cuba y 
Bolivia que muestran tasas bajas de homicidio y de 

encarcelamiento, tras resolver —por vías diversas— los 
mínimos estructurales. En el caso boliviano, la paz qui-
zá se deba también en parte a su cultura indígena, pero 
Bolivia también encarcela.

En el otro extremo, donde se registran las peores 
tasas, el problema es en primer lugar, económico (con 
delincuencia estructural), y luego político, en torno a 
la necesidad de afirmación del poder público. Pero 
tampoco aquí hay correspondencia lineal. Jamaica, 
Ecuador, Haití, Venezuela, Colombia, Honduras y Méxi-
co tienen altas tasas de homicidio, aunque niveles de 
desarrollo dispares: México y Colombia están muy por 
delante. (Y no coinciden con los países con mayores ta-
sas de encarcelamiento: El Salvador, Panamá, Uruguay, 
Brasil, Argentina.) Pero todos los países con las peores ta-
sas de violencia están en el corredor de la coca y compar-
ten también altos niveles de precariedad política y social. 
Las tasas de encarcelamiento son otra cosa. 

Pero una principal conclusión tiene que ser, que 
los países que más encarcelan lo hacen con mayor fa-
cilidad, aun sin los peores indicadores de crimen, por 
decisión política, Pero a menos que estén dispuestos 
a llegar al extremo de El Salvador, no consiguen ni si-
quiera abatir las tasas de homicidio.  Para reducir cos-
tos, deterioran las condiciones carcelarias, agravando 
el hacinamiento. Y donde hay condiciones generado-
ras de violencia, surge más crimen y más castigo, en un 
círculo vicioso. En cambio, los países fuera del corredor 
de la coca con políticas sociales y de justicia inteligen-
tes acceden a un círculo virtuoso: baja violencia, encar-
celamiento escaso, y una posible salida al problema: 
Chile, Costa Rica, Argentina, aunque todos siguen te-
niendo problemas.

El Salvador, como aparente atasco glorificado...
El caso salvadoreño se dispara en relación con to-

dos los demás y es ejemplar y terrible. Un fenómeno 
que merece ser estudiado en sus propios términos, y 
no como modelo exportable o para importación. El 
Salvador tiene la mayor tasa de encarcelamiento del 
mundo que, según se calcule, es de cuatro y hasta 
doce veces el promedio mundial, Luego del cese de 
la pandemia del COVID, cuando se produjo en 2021 la 
sublevación de la mara, la tasa de homicidio que ahí era 
de 8 (acorde al promedio de las nada halagüeñas tasas 

Fusilamiento de Luis de Lacy, militar español héroe de la Guerra de la 
Independencia contra Napoleón. Condenado a muerte por conspir-
ación, sus restos arrojados al foso y no recibieron sepultura digna.



71UNAH Campus Copán

latinoamericanas) se disparó a 17, cifra entonces y hoy 
muy por debajo de los peores promedios de países ve-
cinos y del área. No obstante, frente a ese aumento dra-
mático, se tomó la decisión de responder con la guerra. 
Y se acudió al recurso extremo de detener masivamen-
te -para confinar sin orden o proceso judicial-, al final 
86 mil, mayormente hombres jóvenes, sospechosos de 
ser mareros que se sumaron a otros poco más de 16 
mil que ya estaban encerrados. 

Hoy en ese país, donde el miedo a la delincuencia 
era omnipresente, ha logrado una reducción decisiva 
de homicidios. Las tasas de homicidio bajaron en 2024 
a 2.4, y a 2- este año 2025, evidencia contundente se 
dice de la mejora de la seguridad general, que se reco-
mienda a los vecinos. Pero ¿a qué precio? ¡Instaurando 
un estado de excepción permanente, sin garantías jurídi-
cas para los ciudadanos, violando normas básicas de 
un Estado de Derecho! La popularidad del régimen (así 
se llama al estado de excepción) no es universal cier-
tamente; y algunos aseguran que sus fanáticos están 
siendo coaccionados y que algunos tienen miedo, ya 
no a los mareros si no a sus captores. El argumento pro-
pagandístico está lleno de fuegos fatuos y padece una 
fatal lógica fallida. No hay ninguna evidencia de que 
los confinados son culpables de ninguna cosa más que 
de ser pobres y haber sido incorporados a veces por 
la fuerza de la mara o de las circunstancias que no les 
daban alternativas. Como las redadas supuestamente 
eran operaciones de una guerra y se los capturó vesti-
dos y armados como el enemigo, no hubo forma o ne-
cesidad para determinar la responsabilidad individual 
de cada uno. Muchos son inocentes.

Es decir, las mediciones y dinámicas de estas tasas 
son valiosas cuando podemos atribuir objetivamente 
sus tendencias a factores explicativos externos a la cár-
cel. Si podemos, por ejemplo, atribuir un descenso de la 
tasa de homicidio a una mejora de la protección social 
y de la salud colectiva, y consecuentemente también 
un descenso en el encarcelamiento. Si el descenso de 
las tasas de encarcelamiento y de homicidio, ambas, 
son el resultado de una estabilidad o un progreso de la 
condición de vida de la población en general. No diga-
mos ¡si refleja un nivel superior de vida, atribuible a una 
mayor justicia social, a una nueva prosperidad bien dis-
tribuida, al acceso universal a la educación y a las opor-

tunidades! Un descenso de la tasa de homicidio que se 
explique en esos términos es un éxito correlativo de la 
justicia, trascendente, incontrovertible. ¡Una maravilla!

Pero esas cifras no significan lo mismo, cuando 
el descenso de la tasa de homicidio responde única-
mente a la reclusión de un proporcionalmente ele-
vado porcentaje de la población, a la que se supone 
responsable, incluyendo a los homicidas verdaderos. 
Pues esto más bien mide el tamaño del poder policial 
y de la cárcel, y la capacidad para apiñar a seres hu-
manos como bestias. Teóricamente, si amplificas más 
esa muestra, y encarcelas a toda la población, la tasa 
de los homicidios pudiera bajar a Cero, al menos fue-
ra de la prisión, donde ya no hay nadie. Pero no está 
demostrado que ese sea hoy un mejor país o entorno 
para los muchachos pobres, ni alcanzamos a entender 
qué puede suceder cuando se tenga que liberar a cien 
mil detenidos sin causa, ni destino. El único precedente 
sería la desmovilización de los ejércitos después de las 
grandes guerras y no es buen agüero.

En El Salvador se ha encarcelado a cerca de 85 
mil personas en dos años —¡una de cada 90 personas 
adultas! —, y se han reportado tortura, desaparición y 
casi 400 muertes bajo custodia, un cuarto de ellos “por 
causas desconocidas”. Los procedimientos judiciales se 
han vuelto sumarios o nulos. No hay defensa; no hay 
pruebas; no hay garantías. Tampoco transparencia o 
habeas corpus. Las nuevas mega-cárceles son instru-
mentos de castigo masivo, donde las condiciones son 
infrahumanas. Como reza un informe internacional: Las 
prisiones enfrentan un hacinamiento extremo, con algu-
nos centros operando al 400% de su capacidad. Esto ha 
propiciado condiciones inhumanas… golpes, torturas, 
muertes y falta de acceso a atención médica (Insight Cri-
me).

El castigo indiscriminado tiene un costo humano 
casi incalculable. En El Salvador, se encarcela a cual-
quiera con tatuajes, como se hacía hace un par de 
décadas en Honduras, en donde persisten prácticas 
policiales abusivas. Se detiene a la gente por andar en 
grupo, por no poder justificar su paradero y dirección 
o simplemente por vivir en barrios estigmatizados. Los 
que no tienen a nadie que los defienda —porque son 
pobres, analfabetas, inmigrantes o huérfanos, que son 
los más, también son los más afectados—.



72 UNAH Campus Copán

El peligro político oculto de la arbitrariedad judicial
Por otro lado, hemos demostrado que miente y como 
dijo Camus:  “donde reina la mentira, se anuncia la 
tiranía¨. Es imposible obviar el peligro de que seme-
jante régimen arbitrario se utilice, eventualmente, ya 
no para controlar delincuencia común, sino los que 
llaman delitos políticos, que, por definición, son los de 
la oposición. Aunque lo niegue absolutamente el go-
bernante, y se jure demócrata. Históricamente, si una 
sociedad acepta un tratamiento arbitrario al infractor 
de una ley cualquiera, hechiza, eventualmente tendrá 
que aceptar igual mal trato para personas que con-
tradicen el capricho del déspota. Eso es lo que en-
seña la historia: Que lo que ha sucedido antes y está 
sucediendo aún en otra latitud, podría pasar aquí de 
nuevo en cualquier momento. En América Latina con 
el apoyo incondicional de los Estados Unidos, las dic-
taduras de los 1930s y albores de los 40s reprimieron 
salvajemente a sus opositores, dizque para mantener 
la paz social interna durante la antesala y la guerra 
mundial, encarcelaron. Y después en la Guerra Fría, de 
1950 a 1990 cuando ya EUA era el hegemónico en el 
mundo, subvirtió las democracias, apoyo de nuevo y 
estableció dictaduras igual en Corea, como en Áfri-
ca, América Latina y el Pacifico, y se reprimió otra vez 
a partidos disidentes y a las organizaciones sociales, 
como a los intelectuales de otras convicciones; y se 
encerró a decenas de miles de sus líderes y organi-
zadores en infames penitenciarías de las que pocos 
salieron vivos y sanos.

Hoy el silencio se impone. Según sus opositores no 
se puede criticar al régimen sin ser acusado de traidor, 
defensor del crimen, cómplice o incluso de criminal. Se 
normaliza el abuso y se degrada la noción misma de 
justicia. Lo que queda ya solo una paz impuesta por el 
miedo y la violencia, y los gobiernos tiene también el 
incondicional apoyo de los EUA, que ¡exporta migran-
tes detenidos, alguno de los cuales confiesa que son 
inocentes, pero no puede rescatar! Lo cual cumple la 
definición de desaparecido.

América Latina y El Caribe ante la tentación autoritaria
En la publicidad, el régimen de la represión teatral exi-
tosa fascina a otros gobiernos en la región, deseosos 
de copiar su popularidad, incluso los de los países más 

ricos. Se vende como una solución mágica a un proble-
ma complejo. Pero no hay magia ni misterio: solo hay 
represión, ocultamiento y propaganda. La región debe 
resistir esa tentación; debe buscar soluciones de fondo 
y no atajos autoritarios. Es necesario fortalecer la insti-
tucionalidad, la inteligencia de la policía, la formación 
técnica de los fiscales, la integridad de la judicatura y 
combatir la impunidad y, sobre todo, garantizar dere-
chos y bienestar para todos. Sin eso, la represión solo 
alimenta un ciclo vicioso.

No se trata de abolir la justicia penal, ni de gene-
rar impunidad. Se trata de rechazar la barbarie, venga 
de donde venga. De no dejar que el miedo nos vuelva 
peores y tontos. Porque, como decía Camus, el error de 
una justicia sin alma es creer que el fin justifica los medios. 
Y el fin —lo sabemos— no puede ser otro que la de-
fensa de la dignidad.

La doble moral del encarcelamiento como instrumento de la re-
presión
Los gobiernos que más reprimen son los que más re-
primen cuando y donde conviene. Pero la represión —
si es violenta— siempre tiene consecuencias indesea-
bles. Aunque sea en nombre de la legalidad y el orden; 
acaba descomponiendo el tejido social, criminalizando 
la pobreza y la juventud, violando derechos fundamen-
tales y generando nuevas violencias.

Se abusa del encierro y la brutalidad, no para resol-
ver el problema sino para mostrar firmeza. Esto no es 
justicia: es una forma de venganza social mal dirigida. Y 
acaba siendo contraproducente.

Mientras tanto, en otros estratos casi invisibles de 
la sociedad, al amparo del poder, otra clase de delin-
cuentes mayores desarrolla tramas que atropellan los 
derechos de sus clientes y dan la espalda al bien co-
mún: engañan a sus socios, explotan a sus empleados, 
corrompen a quienes deben regularlos; evaden pagar 
tributos y desvían o roban fondos públicos y privados. 
Lavan dinero del crimen, extorsionan incluso a quienes 
llaman delincuentes. Trafican influencias y cobran inte-
reses impagables sobre préstamos usureros. En gene-
ral, ejercen una violencia social más grave por invisible 
porque no sale en los medios. Y escapan impunemen-
te, protegidos por el mismo sistema que castiga con 
brutalidad a los más pobres. 



73UNAH Campus Copán

Redención o deshecho: la cárcel como castigo y el poder punitivo 
como ideología
La cárcel moderna, impuesta como castigo generaliza-
do, reemplazó en gran medida a las formas de pena 
corporal y de escarnio público del antiguo régimen. Se 
presentó como un avance humanitario; pero se convir-
tió en la forma más común, y muchas veces la única, de 
sanción penal en muchos países. Esta elección —por-
que lo es— debe entenderse como una construcción 
política y cultural, una narrativa; no un desarrollo técni-
co inevitable, ni menos una solución óptima. El encar-
celamiento no reduce el crimen de forma sistemática, y 
sin embargo se aplica de forma masiva. ¿Por qué?

En parte, porque la cárcel tiene una función ejem-
plarizante: mostrar el castigo; pero, sobre todo, porque 
lo simplifica. Permite al Estado resolver rápidamente su 
deber punitivo; da una apariencia de control, y al mismo 
tiempo elimina al “delincuente” de la vista pública. Esto 
es particularmente útil y reconfortante cuando ese de-
lincuente representa un problema social complejo —
pobreza, adicción, migración, rebeldía— para el cual el 
Estado no tiene respuestas ni recursos. Castigarlo con 
cárcel produce la ilusión de que el Estado ha hecho 
algo. Así, el castigo mismo se convierte en ideología.

En ese marco, algunos sistemas judiciales adoptan 
modelos alternativos, más centrados en la reparación 
del daño, en la rehabilitación y la reintegración del in-
fractor. Otros países están permitiendo que sus nativos 
fortalezcan sus formas tradicionales de lidiar con los 
problemas judiciales de la comunidad. ¿Cuál es enton-
ces el sistema más eficiente de justicia?

Balance práctico: evaluación comparativa de sistemas de justicia 
penal:
Para ilustrar esta diferencia, he solicitado al Chat GPT y 
estoy integrando aquí al texto una evaluación compa-
rativa que sintetiza algunos de los principales hallazgos 
empíricos de la literatura sociológica sobre los efectos 
y características de distintos sistemas penales en el 
mundo contemporáneo:
Las políticas de justicia más económicamente factibles 
suelen ser las restaurativas y de reinserción social…. 
Esto se debe a varios factores clave:
1.	 Costo del sistema penal versus programas de rein-

serción.

•	 Encarcelar a una persona en forma prolon-
gada es significativamente más costoso que 
rehabilitarla. En EE.UU., por ejemplo, el costo 
promedio de mantener a un preso supera los 
30,000 dólares anuales, mientras que los pro-
gramas de reinserción cuestan mucho menos 
y reducen la reincidencia comprobablemen-
te.

•	 En países europeos con modelos de justicia 
más restaurativa, como Noruega, las tasas de 
reincidencia son menores (20% vs. 60-70% en 
sistemas punitivos como el de EE.UU.), lo que 
reduce el gasto a largo plazo.

2.	 Impacto en la economía y la productividad
•	 La criminalización y encarcelamiento masivo 

sacan del mercado laboral a grandes sectores 
de la población, reduciendo la productividad y 
aumentando la carga de gasto público.

•	 La reinserción laboral de exconvictos (a través 
de educación, capacitación y apoyo social) 
permite que se conviertan en contribuyentes 
en lugar de ser una carga económica y ayuden 
a sufragar gastos de todos.

3.	 Reducción de costos indirectos (salud, familias y 
seguridad)
•	 Las políticas represivas generan problemas 

adicionales: desintegración familiar y de co-
munidades, trauma psicológico, mayor crimi-
nalidad en generaciones futuras y degrada-
ción o sobrecarga del sistema de salud mental.

•	 Los enfoques de justicia restaurativa, como los 
tribunales de drogas y los programas de me-
diación, han demostrado reducir la reinciden-
cia y la violencia social, lo que disminuye los 
costos indirectos.

4.	 Evidencia empírica de la reducción del crimen
•	 Países con políticas de justicia restaurativa, 

como Portugal, que despenalizó el consumo 
de drogas y se enfocó en la rehabilitación, han 
reducido el crimen y los costos asociados y 
también la drogadicción.

•	 En contraste, la “Guerra contra las Drogas” en 
países con políticas punitivas ha generado 
gastos exorbitantes en seguridad sin reducir el 
tráfico ni el consumo.



74 UNAH Campus Copán

•	 En conclusión, aunque las políticas autoritarias 
pueden dar resultados inmediatos en térmi-
nos de control social, a largo plazo resultan 
más costosas y menos efectivas. En cambio, las 
políticas restaurativas y de reinserción generan 
mayor estabilidad, menor reincidencia y un 
impacto económico más positivo.

Estas observaciones comparativas refuerzan la tesis de 
que la elección de castigar mediante la privación de li-
bertad —en condiciones muchas veces inhumanas— 
no es el resultado de una lógica penal neutral, ni de una 
necesidad técnica. Es, antes bien, el producto de una 
ideología del castigo que refuerza jerarquías sociales ra-
cionaliza el poder y distribuye el sufrimiento en distintas 
culturas. En ese contexto, la prisión funciona como un 
instrumento de control más que de justicia, de empo-
deramiento del personal; y perpetúa la exclusión bajo 
la forma de castigo. Pero también demuestra la inefica-
cia de la represión sobre la sociedad externa y la atrac-
tiva funcionalidad de una diversidad de alternativas.

Queda demostrado que la proclamada eficacia de 
la “cero tolerancia” acumula contradicciones, y se impo-
ne solo a costa de los derechos y de la cohesión social. 
Que es insostenible porque no resuelve las causas es-
tructurales del delito, que a menudo se agravan. Que 
debilita los sistemas judiciales, erosiona los derechos 
civiles, conduce a abusos y encubrimientos y, a media-
no plazo, genera corrupción, arbitrariedad y pérdida de 
la confianza en el Estado de derecho y en el sistema 
político. Asimismo, constatamos que el encarcelamien-
to masivo destruye comunidades, disuelve redes fami-
liares y perpetúa el estigma del infractor y de quienes 
le rodean, dificultando su integración y reinserción. 
Mientras, el costo oculto del encierro masivo, el de las 
prisiones hacinadas, el costo social y el de los litigios y 
reclamos, sobrepasan con mucho sus pretendidos be-
neficios.

Lo que esta evaluación nos obliga a considerar es 
que hay alternativas viables, documentadas, eficaces 
para el trato del infractor. Y que, si persiste el modelo 
punitivo masivo, no es por ignorancia ni por falta de 
recursos técnicos, sino por voluntad política: porque 
el castigo sirve a intereses específicos. Porque el poder 
inventó el castigo, que también es poder.

La crítica académica y el nuevo abolicionismo
A saber, si sea un fracaso de nuestra civilización el ha-
ber vaciado los templos —que servían para afianzar 
vínculos y habituarnos en la reflexión— con el fin de 
convertirlos en sitios de entretenimiento; a la vez que 
llenamos con las víctimas de nuestra propia enajena-
ción socioeconómica estas cárceles modernas, que 
son réplicas del infierno.

Pero en función de estos datos, de estadísticas ju-
rídicas y penitenciarias, y de la observación sistemática 
de su experiencia directa, desde mediados del siglo XX 
una gran cantidad de personas –juristas, criminólogos, 
sociólogas, antropólogos, historiadoras y filosofas de 
múltiples países– han sistematizado la crítica del encar-
celamiento masivo. Han impulsado ya un movimiento 
casi global de abolición de la reclusión como respues-
ta general al delito. Incluso en el mundo islámico (Mo 
Azha Ibraim) y en China (Jiang Jingsong), igual que en 
la India, Sudamérica o Sudáfrica, se propone impulsar 
(salvo para casos extremos) la construcción de formas 
de  justicia restaurativa, inspiradas en las culturas y tra-
diciones propias. (Véase la bibliografía al final). No hace 
falta imitar los programas occidentales fallidos, nos ase-
gura esta literatura: hay que recuperar los que nuestros 
ancestros implementaron con éxito, entendiendo me-
jor tanto el problema como su solución.

Comparten esta posición muchos jueces de dis-
tintos rangos —incluso ex miembros de cortes su-
premas e internacionales— como el argentino Zaffa-
roni, el mexicano García Ramírez e Yvonne Mokgoro 
de Sudáfrica. Ellos han demostrado que el encarce-
lamiento masivo no solo criminaliza la pobreza, sino 
que exacerba la desigualdad, fomenta el delito y ali-
menta la violencia. Expresa, en última instancia, una 
represión política que termina por encarcelar a las 
propias naciones.

Estos investigadores han documentado que el 
castigo severo y en masa con reclusión casi siempre 
conduce a la reincidencia de quienes tiene que libe-
rar, mientras que las políticas de educación (informal, 
técnica, práctica y hasta universitaria) y el buen trato 
logran con frecuencia reubicar al infractor en una li-
bertad productiva. Como si no lo supiéramos ya. Y si 
se deja la prisión como  último recurso, las medidas 
restaurativas catalizan la redefinición de la identidad 



75UNAH Campus Copán

del reo, facilitando su rehabilitación, su reinserción y 
su capacidad para resarcir a la sociedad por el daño 
causado. “Se trata de construir instituciones que re-
afirmen la vida”, dice Ruth Wilson, voz influyente del 
movimiento en EUA; e igual hace en América Latina, 
entre otros, la antropóloga Rita Segato, al denunciar el 
castigo penal como única respuesta al delito, y al sis-
tema penal como una estructura colonial y patriarcal 
que reproduce la violencia.

Ya en los años noventa, muchos académicos se 
sorprendían al ver cómo las juntas de buen gobier-
no zapatistas en Chiapas prescindían de la judicatura, 
mientras en Colombia y Bolivia se gestaban procesos 
de reconciliación y desarme que prescindían de sus 
sistemas legales. Algunos recordaban cómo las socie-
dades tradicionales abordaban el delito normalmente 
mediando entre ofensor y ofendido, con medidas que 
fortalecían la cohesión comunitaria. Los historiadores 
y científicos sociales deben sumar a esa literatura la 
evidencia de que, milenariamente, tanto las socie-
dades tradicionales como los estados primigenios 
resolvieron los conflictos normativos sin cárceles… 
porque  las cárceles no existían y hubieran sido eco-
nómicamente insostenibles.

Se me ocurre –no más– que incluso las maras ¿de-
berían tener una forma también colectiva de reforma? 
Podrían transformarse en cuerpos auxiliares de la jus-
ticia, como al parecer ya sucedió en algún caso, o en 
cooperativas de servicio. Si se despenalizan muchas 
de sus actividades económicas, podrían reinsertarse 
como entes corporativos, invirtiendo, pagando, gene-
rando empleo, redistribuyendo renta. 

La gran mentira: el fraude clasista y peligro insidioso de la cero 
tolerancia
Si en cambio toleramos el engaño de la “cero toleran-
cia”, si permanecemos apáticos ante la violación grotes-
ca de los derechos de los detenidos, nos engañamos 
sobre nuestra propia seguridad. Nos sometemos al po-
der abusivo y abrimos las puertas a una pesadilla de 
involución del derecho. A los ojos de la civilización y de 
la historia, nos convertimos en infractores de la ley na-
tural de la piedad derivada de la empatía, nos hacemos 
cómplices del verdugo y del crimen oficial, aunque sea 
por cobardía.

Con la ciudadanía ese mago de la intransigencia 
comete un fraude con daño: le esconde la realidad, 
promete soluciones que no puede brindar y fabrica es-
tadísticas ilusorias. No produce beneficios sostenibles, 
sino daños irreversibles y costos crecientes. Ese falso 
protector comete, además, el crimen monstruoso de 
sembrar y enseñar el odio a la víctima, de convertir el 
miedo social en apoyo para el culto de su propia perso-
nalidad, como salvador, como hicieron Stalin y Hitler y 
tantos. Atropella los derechos de los más vulnerables, 
pone en vilo la democracia —única esperanza de los 
menos fuertes— que depende precisamente de esos 
derechos suprimidos y de la transparencia.

Esa política de castigo total envenenada no solo 
es ilegal, según cualquier concepto moderno o anti-
guo de justicia y ley: es una regresión civilizatoria y un 
fraude institucional, que debe ser denunciado. Quien 
ordena la reclusión masiva e indefinida de presuntos 
delincuentes, la justifica con cuentos sentimentales de 
un tiempo que fue peor, y presume sus estadísticas sin 
análisis serio, para alegar un éxito… miente.  El análisis 
lógico y empírico demuestra que eso es una impostu-
ra. Su supuesta solución requiere un costo de mante-
nimiento creciente, que explotará en el rostro de la so-
ciedad cuando se vean forzados a liberar, en masa, los 
muertos vivientes, producto de su experimento puniti-
vo. Porque lo que quizá no se ha dicho es que, aunque 
la cárcel no deja cicatriz en el cuerpo, puede matar el 
alma en vida y deja huellas profundas en la psyche. Un 
hombre que ha pasado un año en la cárcel escribió en al-
gún sitio Ezra Pound, no cree en jaulas para los animales.

Acaso también la cárcel transforma al carcelero. 
Hoy oculta datos. Mañana perseguirá a los observado-
res, a los pensadores, a los comunicadores reflexivos 
y libres. Lo que ha hecho es construir una bomba de 
tiempo letal, de poder destructivo incalculable. 

 “Ya hemos caído en cuenta”, le dice una entrevista-
da al reportero del New York Times, “el hombrecito está 
jugando a dios.” (A. Correal, The Realm of the Devil, The 
New York Times, mayo 5, 2025) Ese falso redentor repi-
te con sus víctimas la crueldad de los victimarios: las 
devora simbólicamente como enemigos. En el proceso 
deviene un sociópata, una falsa deidad cruel, paranoi-
ca, como el Saturno que devora a sus hijos por temor a 
ser destronado, como lo pinta Goya.



76 UNAH Campus Copán

Francisco de Goya, Saturno devorando a uno de sus hijos
PS: La Civilización de los afectos. Frente al castigo, hay 
que plantear: justicia, dignidad y reparación. Lo demás 
es invento. ¿Cómo dudar de que el mundo será mejor 
cuando rechacemos esa clase de ficciones y restaure-
mos la humanidad en la justicia? ¿Cuándo, en emula-
ción de los países más exitosos, vaciemos más bien las 
cárceles y resolvamos vía reforma las contradicciones 
que genera la infracción? Edificando, por fin, una socie-
dad justa, eminentemente funcional, que no necesite 
la protesta del delito. Por supuesto, que es posible otro 
tipo de justicia. De hecho, solo otro tipo puede en rigor 
llamarse justicia. Por hoy, más bien ese anhelo parece 
una idea marginal. La ensayan algunos pueblos origi-
narios y movimientos sociales como praxis. También la 
exponen una serie de jóvenes pensadores como Boa-
ventura Sousa Santos, Rita Segato, Raquel Gutiérrez A., 
Lauren Berlant, Paul Preciado: una justicia dice que se 
fundamente en la ternura, en el reconocimiento del otro 
como igual y como sujeto. En el mandato de la ética y la 
civilización de los afectos.

Seúl, abril 21 - mayo 6 de 2025, (Fiestas de la Ciencia, 
la Ley y el nacimiento de Buda). Bibliografía crítica para un 
ensayo de reflexión.

Libros clásicos
•	 Cullen, F. T., & Jonson, C. L. (2017).  Correctional 

Theory: Context and Consequences. SAGE Publica-
tions.

•	 Braith Waite, (1989) Crime, Shame and Reintegration. 
•	 Bazemore, G., & Schiff, M. (2001). Restorative Com-

munity Justice: Repairing Harm and Transforming 
Communities. Routledge.

•	 Foucault, Michelle, Vigilar y Castigar, 1975
•	 García Ramírez, Sergio, La Pena Privativa de Libertad 

en América Latina, CIDH
•	 Garland, D. (2001). The Culture of Control: Crime and 

Social Order in Contemporary Society. University of 
Chicago Press.

•	 Malagutil B., Vera. (2003) O medo la ciudad de Rio de 
Janeiro

•	 Shad,  Maruna (2001) Making Good.
•	 Wacquant, L. (2009). Punishing the Poor: The Neoli-

beral Government of Social Insecurity. Duke Univer-
sity Press.

•	 Zaffaroni, Eugenio Raúl (2011) La Cuestión Criminal, 
Argentina

Artículos académicos
•	 Braithwaite, J. (2002). “Restorative Justice and 

Responsive Regulation: The Question of Eviden-
ce.” UNSW Law Journal, 25(1), 266-280.

•	 Petersilia, J. (2003). “What Works in Prisoner Reen-
try? Reviewing the Evidence.”  Federal Probation, 
68(2), 4-8.

•	 Cullen, F. T., & Gendreau, P. (2000). “Assessing Co-
rrectional Rehabilitation: Policy, Practice, and Pros-
pects.” Criminal Justice and Behavior, 27(6), 713-743.

•	 Tonry, M. (2019). “Alternatives to Custodial Puni-
shment: Moving Beyond Incarceration.” Crime and 
Justice, 48(1), 427-478.

Informes y estudios de organismos internacionales
•	 Naciones Unidas (2017).  Handbook on the Mana-

gement of Violent Extremist Prisoners and the Preven-
tion of Radicalization to Violence in Prisons. United 
Nations Office on Drugs and Crime (UNODC).

•	 Instituto Latinoamericano de Naciones Unidas 
para la Prevención del Delito y el Tratamiento del 
Delincuente (ILANUD) (2010). Reformas penitencia-
rias en América Latina: avances y desafíos.

•	 European Union Agency for Fundamental Rights 
(FRA) (2019).  Prison Conditions in the European 
Union.

Fuentes criticas contemporáneas
•	 Cano, I. (2016). Castigar menos, para castigar mejor: 

alternativas a la prisión en América Latina. FLACSO.
•	 Pavarini, M. (2006).  Prisión y sociedad: una mirada 

crítica sobre el encarcelamiento. Siglo XXI Editores.
•	 Lhuilier, D. (2015). Travail et prison: Approches pluri-

disciplinaires. Presses Universitaires de France.
•	 Faget, J. (2008).  Médiation et justice restaurative: 

¿Une justice douce? L’Harmattan.

He buscado una muestra corta representativa del mo-
vimiento, la literatura es, por supuesto, muchísimo más 
amplia y cada título llevará el lector a otras fuentes. Hay 
más autores.



77UNAH Campus Copán

Trayectorias compartidas 
en la antropología aplicada hondureña

constelación de encuentros significativos con quienes 
supieron abrir horizontes, compartir saberes y acom-
pañar procesos transformadores desde múltiples disci-
plinas. Estas trayectorias compartidas reafirman que la 
antropología aplicada, cuando nace del diálogo, la co-
laboración y el respeto por lo local, se convierte en una 
forma de cuidar la vida y cultivar el futuro compartido.

Forjadores de caminos
En todo trayecto formativo hay personas que abren 
horizontes con su presencia, su palabra o su ejemplo. 
Este es un reconocimiento personal a ocho figuras que 
han marcado mi andar en la antropología, la historia y 
el trabajo territorial en Honduras. Cada una, desde su 
ámbito, enriqueció mi mirada sobre el país y sus co-
munidades. Sus enseñanzas -a veces explícitas, a veces 
silenciosas- siguen guiando mi forma de investigar, 
acompañar y actuar con compromiso situado.

Irma Leticia Oyuela. Conocí a doña Lety en di-
ciembre de 1984. Llegué a su casa a las 6 p. m. del 23 y 
conversamos sin pausa hasta las 6 a. m. del 24. Desde 
entonces, se convirtió en una mentora clave: me re-
comendó lecturas históricas y literarias, sugirió temas 
de investigación y me abrió oportunidades laborales. 
Gracias a ella trabajé en la Federación de Desarrollo 
Juvenil Comunitario (FEDEJCO), una ONG coordinada 
por doña Mercedes Sofía Hernández, enfocada en el 
desarrollo comunitario en zonas lencas y mestizas de 
Honduras. Durante ese tiempo produje mi primer libro, 
Folklore lúdico infantil hondureño, con dos ediciones, 
cuadernos, casetes (ahora en CDs) y sus respectivas 
guías pedagógicas. Su influencia fue decisiva en el de-

Este artículo es una memoria reflexiva sobre las trayec-
torias compartidas que han marcado la formación y 
práctica del autor en la antropología aplicada hondure-
ña. A través del reconocimiento de mentores, colegas 
y colaboradores —nacionales e internacionales—, se 
destacan vínculos humanos, enfoques interdisciplina-
rios y aprendizajes que han dado forma a una antropo-
logía situada, comprometida y transformadora.

Introducción
La construcción del conocimiento no ha sido, en mi 
experiencia, un acto solitario ni lineal. Se ha forjado en 
el cruce de caminos con personas que, desde distintos 
saberes y territorios, marcaron profundamente mi tra-
yectoria profesional y humana. Esta memoria reúne a 
mujeres y hombres —académicos, promotores, forma-
dores, colegas y mentores— cuyas prácticas, enseñan-
zas y convicciones contribuyeron, con sus aportes, a 
configurar una antropología hondureña situada, com-
prometida y profundamente humana.

A lo largo de más de ocho décadas de referencias 
compartidas, estas trayectorias han sido tanto fuente 
de inspiración como de colaboración. Desde pioneros 
en la etnografía, arqueología y antropología, hasta im-
pulsores de metodologías participativas, conservación 
territorial, educación campesina y desarrollo sosteni-
ble, su contribución ha sido invaluable, no solo en el 
plano técnico o intelectual, sino en el vínculo vital que 
establecieron con las comunidades y territorios a los 
que acompañamos desde la práctica.

Este texto no pretende ser una revisión exhausti-
va, sino un acto de reconocimiento y gratitud. Es una 

 Mario Ardón Mejía*

* Antropólogo, investigador y escritor. Realizó estudios de Antropología y Agroecología, en Panamá, Guatemala, Costa Rica y España. Por más de 25 años ha 
realizado investigaciones, aplicadas sobre cultura, medioambiente entre campesinos, indígenas, y afroamericanos, en Centroamérica, México, Suramérica, 
España y Portugal. Conferencista, gestor cultural y autor de varios libros y artículos en revistas especializadas. Miembro del Servicio de Información Mesoa-
mericano en Agricultura Sostenible (SIMAS) Red de Desarrollo Sostenible de Honduras (RDSHN).



78 UNAH Campus Copán

sarrollo de mi vocación por la antropología aplicada, la 
investigación participativa y la acción territorial.

George Hasseman. Compartimos trabajo de cam-
po en el proyecto arqueológico del área del embalse 
de El Cajón. Fue el arqueólogo que mejor conoció y 
documentó el patrimonio arqueológico de Honduras. 
Aunque publicó parte de sus investigaciones, su lega-
do incluye cientos de páginas aún inéditas, conserva-
das en el Instituto Hondureño de Antropología e His-
toria (IHAH).

Nancie González Solien. Pionera en los estudios 
sobre los garífunas, articuló arqueología, etnografía, 
antropología e historia cultural en su Proyecto de Inves-
tigación Garífuna. Su monumental etnografía -reciente-
mente reeditada por Editorial Guaymuras- los recono-
ce como auténticos peregrinos del Caribe.

Ramón Rivas. Antropólogo salvadoreño, autor de 
una caracterización amplia y detallada de los pueblos 
indígenas y afrodescendientes de Honduras. Colabora-
mos en distintos momentos, compartiendo informa-
ción y análisis clave.

Ricardo Argucia. Durante su gestión como director 
del IHAH, facilitó el acompañamiento a investigadores 
internacionales en antropología, paleontología y geo-
logía, y apoyó mis propias investigaciones sobre luga-
res y temas previamente identificados en el territorio.

Misael Cárcamo. Incansable investigador, luchador 
y promotor del fortalecimiento y divulgación de los sa-

beres y prácticas de los pueblos indígenas y campesi-
nos. Además de sus aportes en agricultura, fue un pilar 
fundamental para el desarrollo y consolidación de ex-
periencias de microfinanzas apropiadas local y territo-
rialmente. Tras más de 40 años, estas iniciativas siguen 
vigentes como evidencias de sostenibilidad cuando 
los acompañantes de los procesos permiten que las 
poblaciones y sus organizaciones retomen progresiva-
mente sus propias iniciativas, sin prisa, pero sin pausa.

Rubén Darío Paz. Nos conocimos hace muchos 
años al compartir asiento en un bus de la ruta urbana 
de la Kennedy hacia el centro de Tegucigalpa, y siem-
pre nos hemos mantenido interesados por estar co-
municados y compartiendo inquietudes y propuestas 
de investigación y promoción del desarrollo cultural, 
educativo y de acción concreta en las que podemos 
colaborar mutuamente.

Darío Euraque. Destaca por su constante y siste-
mática preocupación por la investigación, el desarro-
llo y la promoción de la cultura hondureña. Siempre 
encuentra formas creativas de involucrarme en la im-
plementación de sus iniciativas histórico-culturales y 
en la aplicación de estas a la vida práctica. Ha tomado 
como punto geográfico de referencia la antigua aldea 
de Santiago Cicumba, desde donde proyecta su mi-
rada crítica y propositiva hacia el Caribe hondureño y 
la región caribeña en general. Su gestión al frente del 
Instituto Hondureño de Antropología e Historia consti-
tuyó uno de los periodos más innovadores y creativos 
en el desarrollo institucional y su proyección territorial. 
Esta etapa queda reflejada en su valioso libro sobre la 
cultura hondureña en el contexto posterior al Golpe de 
Estado de 2009.

Reconocer a estos protagonistas es un acto de gra-
titud. Acompañaron, inspiraron y confiaron, dejando 
huellas que siguen orientando mi camino profesional. 
Más que maestros, fueron compañeros de ruta. Me en-
señaron que el saber se cultiva y se comparte, y que 
cada encuentro o reencuentro sigue abriendo nuevos 
caminos.

Referentes internacionales
Algunas de las influencias más significativas vinieron 
del extranjero, de personas que, con rigor y sensibili-
dad se adentraron en las complejidades culturales de 

Misquito salando pescado en la desembocadura del río Coco o Segovia. Las 
familias se trasladan temporalmente a la costa, a fin de salar pescado, para 
después enviarlo a varias ciudades del país. Foto: Rubén Darío Paz.



79UNAH Campus Copán

Honduras. Lejos de ser visitantes ocasionales, estable-
cieron vínculos duraderos y aportaron profundamente 
a mi formación y a mi perspectiva de trabajo:

Anne Chapman. Tuve el honor de acompañarla 
en giras de campo entre comunidades lencas y toles 
o tolupanes. Comentó borradores de mis textos y me 
incluyó en los agradecimientos de varias de sus publi-
caciones. Su relación con sus informantes era vitalicia y 
profunda. En varios momentos me convertí en su emi-
sario.

Ruy Galvao de Andrada Coelho. Antropólogo bra-
sileño que, en 1947–48, realizó el primer estudio inte-
gral sobre los garífunas, entonces denominados “ca-
ribes negros”. Su diario de campo Días en Trujillo será 
publicado por la Editorial Guaymuras. Su obra combina 
tres voces: la del etnógrafo, la de sus informantes y la 
comparación entre su cultura de origen brasileña y la 
cultura estudiada. Además de su libro más conocido: 
Los caribes negros de Honduras.

Rodrigo Ramassote. Antropólogo brasileño que, 
setenta años después, retomó los pasos de su com-
patriota Ruy Galvao. Rescató artículos inéditos de este 
y los contextualizó con un estudio introductorio muy 
completo sobre el valor pionero y emblemático de su 
legado antropológico para Honduras, especialmente 
para la costa norte y para los estudios afroamericanis-
tas.

Charles Cheeck. Arqueólogo con quien trabajé en 
investigaciones sobre los garífunas en los años ochen-
ta. Su enfoque metódico contribuyó significativamen-
te al estudio de la interacción entre cultura, historia y 
territorio.

Lo valioso de estas relaciones fue el diálogo abier-
to y respetuoso que generaron. Aprendí con ellos que 
la antropología se enriquece en la colaboración y en 
el reconocimiento de las voces locales. Más que visi-
tantes, fueron compañeros de búsqueda, que supieron 
habitar el territorio con humildad y profundidad.

Colaboradores interdisciplinarios
Este grupo de colaboradores interdisciplinarios enri-
queció mi camino con enfoques diversos y comple-
mentarios, ampliando los horizontes metodológicos 
y temáticos de mi trabajo en antropología y estudios 
territoriales:

Williams Davidson. Geógrafo cultural con quien 
trabajé en el Archivo General de Centroamérica y pos-
teriormente realizar recorridos de reconocimiento 
identificando pistas documentadas en los documen-
tos históricos. Su enfoque territorial y su legado desde 
la Universidad de Luisiana, como heredero de la cáte-
dra de Geografía Cultural de Robert West, fueron pila-
res fundamentales en mi formación interdisciplinaria.

Misquito hilando redes para la pesca artesanal, una de las actividades de 
mayor sostenimiento para la economía familiar en las comunidades misqui-
tas. La Barrita, cerca de Irlaya. Foto: Rubén Darío Paz.



80 UNAH Campus Copán

Doris Stone. Me llevó por primera vez al Zamorano, 
donde luego trabajé más de diez años. Atenta y gene-
rosa. Enviaba publicaciones científicas y listas detalla-
das de sus trabajos, los cuales aún conservo.

Janet Gold. Colaboramos en su tesis sobre Cle-
mentina Suárez. Su rigor académico y sensibilidad cul-
tural han sido una influencia constante.

Thomas Loomis. Maestro excepcional en Copán 
Ruinas. Supo articular técnica, patrimonio y apropiación 
cultural en el desarrollo de propuestas integradoras.

Sheree Lane, Nancy Jo Chabot y Mathy Dudeck. 
Con ellas realizamos trabajo de campo conjunto en 
comunidades garífunas del Caribe hondureño, en una 
mezcla pionera para entonces (1984) entre etnografía, 
antropología y arqueología, con enfoque intercultural 
e interdisciplinario.

Alfonso Arrivillaga. Estudioso de las cultura garí-
funa, indígena y mestiza. Nuestra colaboración se ha 
basado en afinidades metodológicas y analíticas sobre 
una cultura compartida con la República de Guatemala.

Con ellos aprendí que las mejores comprensiones 
surgen en la confluencia de saberes. Sus aportes siguen 
presentes en cada intento por articular conocimiento 
técnico, sensibilidad cultural y acción comprometida.

Saberes y territorios
Este grupo de colegas aportó saberes clave desde la 
participación, la ecología, la agroforestería y la geogra-
fía, fortaleciendo enfoques situados y metodologías 
integrales para trabajar en los territorios y con sus co-
munidades.

Timmy Tillman. Experto alemán en metodologías 
participativas. Su trabajo inspiró el desarrollo de mi 
propuesta de Investigación Participativa Integral (IPI), 
al integrar rigurosidad metodológica y sensibilidad cul-
tural.

Rubén Pasos. Estratega en articulación interdis-
ciplinaria mesoamericana. Su enfoque multiescalar y 
sociocultural ha nutrido procesos participativos comu-
nitarios.

Jeff Bentley. Su trabajo con el Programa Manejo 
Integrado de Plagas en Honduras y con la agricultura 
familiar en Portugal, junto a su atención al lenguaje, me 
ayudaron a diseñar materiales educativos adaptados a 
contextos culturales locales.

David Lentz. Especialista en etnobotánica. Me en-
señó a sistematizar y valorar el conocimiento local no 
documentado, evidenciado en el área de embalse de 
la represa de El Cajón y alrededores.

Guillermo Locker. Pionero en los estudios sobre 
prácticas agrícolas campesinas. Sus investigaciones 
aportan a la sostenibilidad desde la vida cotidiana rural.

Las máscaras, usos y materiales constituyen elemento importante para 
comprender ceremonias En la gráfica, la emblemática mascara con cas-
caron de armadillo, durante el Guancasco de Mejicapa, Gracias, Lempira. 
Foto: Rubén Darío Paz.



81UNAH Campus Copán

Richard Hagels. Reconocido mundialmente por su 
trabajo en forestería comunitaria. Impulsó en Hondu-
ras la fabricación de sillas con madera de regeneración 
natural entre las comunidades indígenas pech.

Paul House. El etnobotánico inglés más compe-
tente que ha trabajado en Honduras. Compartimos 
amistad y trabajos de campo en varias ocasiones. Ade-
más de su trabajo sobre plantas medicinales, dejó un 
cuaderno metodológicamente apropiado sobre el 
conocimiento y manejo del ecosistema por parte del 
indígena sumo-tawahkas de Honduras.

El trabajo con estos colegas reafirmó que los sa-
beres más valiosos emergen del cruce entre el cono-
cimiento técnico y la experiencia local. Sus aportes 
ayudaron a consolidar metodologías participativas y 
enfoques territoriales integrales, demostrando que la 
transformación sostenible se construye desde la escu-
cha, la colaboración y el arraigo en las realidades vivas 
de las comunidades.

Impulsores del desarrollo
Este grupo de profesionales aportó, desde la agronomía, 
la biología y la geología, a procesos clave de desarrollo 
y conservación en Honduras, fortaleciendo el trabajo 
interdisciplinario y territorial con visión participativa:

Rubén Sinclair. Agrónomo con quien trabajé en 
procesos de formación y comunicación agropecuaria. 
Validamos experiencias junto a la RDS-HN (Red de De-
sarrollo Sostenible de Honduras) y la Universidad de 
Carolina del Norte.

Hugo Galeano. Biólogo con enfoque estratégico 
en conservación y desarrollo. Facilitó alianzas comuni-
tarias e institucionales para proyectos sostenibles.

Ibis Colindres. Bióloga comprometida con el tra-
bajo participativo en áreas protegidas y en el manejo y 
aprovechamiento de recursos naturales.

Denis Koscren. Geólogo clave durante el proce-
so de construcción de la represa El Cajón. Su mirada 
territorial enriqueció mi comprensión de la geografía 
natural.

Con ellos confirmé que el desarrollo sostenible y 
el conocimiento transformador nacen del diálogo en-
tre saberes técnicos y prácticas locales, y que la acción 
territorial cobra sentido cuando se construye colectiva-
mente, con respeto, colaboración y compromiso ético.

Formadores populares, promotores y referentes educativos
Este grupo de formadores y promotores ha sido 

fundamental en la construcción de saberes desde la 
práctica, vinculando la agricultura sostenible, la histo-
ria territorial y la educación popular con un profundo 
compromiso comunitario:

Eduardo Tomás Pérez. Indígena kaqchikel, promo-
tor campesino y formador territorial en agricultura sos-
tenible en diversas regiones de Honduras y Mesoamé-
rica. Cree firmemente que los promotores nacen del 
trabajo y deben ser acompañados desde su propio 
surgimiento.

Elías Sánchez. Impulsor de la estrategia “Finca Hu-
mana” como modelo de acompañamiento integral 
para la agricultura familiar.

Una de las dos máscaras originales, utilizadas en la ceremonia del Guancas-
co entre los pueblos de Ilama, Gualala y Chinda en Santa Barbara. Custodia-
da por la familia Hernández Zúniga. Foto: Rubén Darío Paz.



82 UNAH Campus Copán

Gabino López Vargas. Indígena kaqchikel, promo-
tor campesino y formador territorial en agroecología. 
Compartimos publicaciones y experiencias en temas 
de agua y agricultura sostenible. Siempre se resistía 
a usar los términos “capacitación” y “educación”, y pre-
guntaba: “¿No será mejor buscar cómo se desatan los 
aprendizajes?”.

Pastor Gómez. Historiador hondureño, con inves-
tigaciones sobre los sistemas agrícolas hispánicos del 
suroeste del país.

Josef Sanders. Sus conferencias y tomos sobre 
agricultura mesoamericana son referencia clave en el 
estudio de sistemas tradicionales y agroecología.

Este grupo ha sido esencial en la consolidación de 
enfoques de educación popular y agroecología, mos-
trándome que los saberes más potentes brotan de la 
práctica colectiva, del compromiso con la tierra y de 
una pedagogía que escucha, respeta y construye des-
de abajo.

Referentes académicos y humanistas
Estos referentes combinaron con maestría el rigor aca-
démico y la sensibilidad humanista, dejando huellas 
profundas tanto en el pensamiento como en la forma 
de enseñar y aprender.

Antonio Mosquera. Autor de un estudio profundo 
sobre la cultura chortí, en el que articuló arqueología y 
etnohistoria en el contexto del área maya.

Atanasio Herranz. Maestro español inolvidable, ca-
paz de generar entusiasmo en cada clase. Fue un for-
mador metódico, exigente y profundamente humano.
Sus aportes me recordaron que el conocimiento ver-
dadero no solo informa, sino que transforma, y que 
enseñar es, ante todo, un acto de vínculo, entrega y 
generosidad intelectual.

Consideraciones generales
Las trayectorias parcialmente aquí reunidas permiten 
extraer aprendizajes que trascienden lo individual. A 
partir de experiencias vividas y vínculos construidos, 
emergen principios clave que orientan una forma de 
hacer antropología comprometida, situada y colabora-
tiva:

El conocimiento se construye en diálogo con otros. 
El saber no se genera en solitario, sino a partir de inter-
cambios, colaboraciones y relaciones personales y pro-
fesionales. Esta idea es transversal en el texto: se expre-
sa en el acompañamiento de mentores, la interacción 
con colegas nacionales e internacionales y la articula-
ción entre saberes técnicos y conocimientos locales.

La acción territorial situada requiere compromi-
so ético y sensibilidad cultural. Muchas de las figuras 
reconocidas en el texto aportaron –y siguen aportan-
do– no solo desde su disciplina, sino desde una ética 
de trabajo que respeta los contextos, valora los saberes 
locales y promueve el trabajo colectivo. Esto se refleja 
especialmente en los apartados: Saberes y Territorios, 
Impulsores del Desarrollo y Forjadores de Caminos.

El vínculo humano y la experiencia vivida son par-
te esencial del aprendizaje. El tono narrativo del texto 
subraya que las relaciones personales (una conversa-
ción, una caminata de campo, una recomendación 
oportuna) tienen tanto peso formativo como la teoría 
o la técnica. La amistad, la confianza y la colaboración 
sostenida son descritas como parte integral del proce-
so de enseñar y aprender.

La interdisciplinariedad fortalece la comprensión 
de lo social y lo territorial. Las experiencias compar-
tidas con geógrafos, geólogos, biólogos, agrónomos, 
historiadores y educadores revelan cómo el cruce de 
disciplinas ha sido clave para ampliar perspectivas, en-
riquecer métodos y generar propuestas más integrales 
de investigación y desarrollo.

La memoria agradecida como forma de recono-
cimiento y continuidad. Este relato constituye una 
memoria personal, breve pero detallada, de quienes 
marcaron un camino. Reconocer su influencia no solo 
honra un legado compartido, sino que proyecta esos 
aprendizajes hacia el futuro como parte de una ruta 
aún en construcción.

Estas consideraciones resumen no solo lo aprendi-
do, sino también aquello que sigue guiando mi prácti-
ca. Son señales de un camino colectivo que reconoce 
el valor del encuentro, la ética del trabajo en los terri-
torios y la fuerza transformadora de la memoria com-
partida.



83UNAH Campus Copán

Levantamiento de Ángel y Pago de Agua, dos ritos 
Lencas, ensayo etno fotográfico de Jorge F. Travieso

A la memoria de Sebas ão Salgado 

1Baso mi resumen en los relatos recopilados por Anne Chapman en Hijos del Copal y la Candela, Marcela Carías y otros en Tradición Oral Indígena de Yamaran-
guila, y en mis conversaciones con don Lucas Gómez, don Desiderio Rodríguez, y otros especialistas Lencas.
2El Manudo es, en muchos sentidos, la versión Lenca de Satanás. Sin embargo, la coincidencia es parcial, ya que, así como toma rasgos del cristianismo, la 
toma de la religiosidad Mesoamericana, en particular de Tezcatlipoca, gemelo complementario / antagónico de Quetzalcóatl. He preferido utilizar el nombre 
“Manudo” para evitar las connotaciones que “Diablo” o “Satanás” tienen en el contexto católico.

La tradición Lenca1 relata cómo Dios Conquista “cielo, 
mundo y tierra” para llevar el universo a su estado ac-
tual y establecerse como su principal Divinidad tutelar. 
En esto, Los Lencas guardan consistencia con la mito-
logía mesoamericana en que varias “creaciones”—eras 
o soles—tuvieron lugar antes de la creación definitiva 
de los humanos. Sin embargo, la Conquista requirió el 
apoyo de otras divinidades como la Virgen y el Manu-
do2, quienes participan en el proceso de creación y 
asumen la tutela sobre los distintos aspectos de la na-
turaleza. Ya para concluir el proceso de Conquista, Dios 
asigna a los seres humanos la enorme responsabilidad 
de conferirle al mundo su forma y estabilidad definiti-
vas—aunque precarias—mediante la ritualidad.

Cuando Adán inicia la siembra de su primera mil-
pa, lo que le convierte en primer Lenca, roza los árboles 
y demás vegetación de su predio. Cuando los corta. los 
árboles sangran, gritan y lloran. Al día siguiente, al lle-
gar al sitio encuentra que los árboles se han levantado 
y le es imposible sembrar. Atribulado, acude a Dios en 
busca de una solución. Dios le dice que deberá cumplir 
obligaciones rituales para que los árboles dejen de re-
vivir y él pueda sembrar su milpa. Instruye a Adán sobre 
cómo deberá proceder para realizar una Compostura 
de la Tierra: la construcción del altar, y las ofrendas de 
aves y chicha. Hacer que los árboles ya no se regeneren 
es la última gran transformación del Mundo que ocu-
rre durante la Conquista; después el universo—Cielo, 
Mundo y Tierra—alcanzan su forma y dinámica defini-
tiva. A la vez, queda establecido que los seres humanos 

deberán mantener una relación de reciprocidad con 
la naturaleza, correspondiendo a sus bondades con la 
ritualidad y las actitudes y acciones debidas. La Com-
postura establece un paradigma y se vuelve modelo ri-
tual para el cumplimiento de nuestra reciprocidad con 
toda la naturaleza y sus Divinidades tutelares.Presento 
en estas páginas la secuencia narrativa de dos rituales 
Lencas que he tenido el gran privilegio de presenciar 

Don Lucas Gómez, Tamatín.



84 UNAH Campus Copán

gracias a la confianza y amistad de dos Tamatines3: don 
Lucas Gómez y don Desiderio Rodríguez. Profundos 
conocedores de la realidad espiritual del Mundo—ni-
vel que habitamos los humanos—saben que cualquier 
transgresión al pacto de reciprocidad con las Divinida-
des tutelares de la naturaleza conlleva su enojo y cas-
tigo. Y este puede ser personal, o colectivo, afectando 
la familia y aun la comunidad del transgresor, como 
cuando ocurre una enfermedad, la pérdida de cose-
chas o la contaminación de una fuente de agua. 

Determinar la causa y procedencia de un castigo 
es difícil. Con frecuencia el transgresor no tiene con-
ciencia de haber contravenido alguna norma, pero la 
sanción también puede ser consecuencia del capricho 
de una Divinidad, especial pero no exclusivamente 
San Desiderio, o incluso de un azar, al cual las mismas 
Divinidades están sujetas. Para establecer la causa de 
un castigo un Tamatín debe realizar un diagnóstico4 
mediante la lectura de las brasas y cenizas de un puro 
(habano). La consulta al tabaco también le revelará el 
curso a seguir para revocarlo. El proceso de diagnóstico 
puede tener profundos efectos catárticos.

Deseo expresar mi profundo agradecimiento y res-
peto a los dos Tamatines, don Lucas y don Desiderio, 
sin cuya confianza y amistad jamás hubiera podido 
presenciar estas maravillas de la cultura Lenca. Gracias 
a ellos puedo ofrecer a los lectores de Rosalila este en-
sayo etno – fotográfico que presenta tres rituales esca-
samente documentados.

Levantamiento de Ángel
Es muy posible que la disposición espacial del uni-

verso-- la geografía mítica lenca—haya sido definida 
en eras previas a la actual, no tenemos información 
suficiente en las tradiciones que sobreviven. Pero, al 
concluir la Conquista, esta se vuelve definitiva: Cielo y 
Tierra—el inframundo, que es a la vez sitio de muerte y 
de abundancias—son los dominios espirituales donde 
residen las Divinidades. Eltercer espacio del universo, 
Mundo—la superficie de la Tierra—es el dominio de los 
humanos. El tránsito entre espacios está estrictamente 

Don Desiderio Rodríguez, Tamatín.

Don Desiderio consulta el tabaco al realizar un diagnóstico para una 
paciente.

3Tamatín: del Náhuatl tlamatinime, conocedores, sabios. Los Lencas llaman así a sus rezadores – sanadores de alto nivel; son personas que han recibido sus 
conocimientos y habilidades como un don divino.
4Ver mi artículo Fumando puro y buscando semejantes: diagnóstico de enfermedades y otros males entre los Lencas de Yamaranguila, Intibucá (Revista Rosalila 
Año 1, n.º 9, septiembre, 2022) para una descripción e interpretación detalladas de la consulta al tabaco.



85UNAH Campus Copán

regulado, y el desplazamiento indebido, de humanos o 
Divinidades, puede traer consecuencias nefastas. 

Hay Ángeles tanto en el Cielo como en la Tierra. 
La tradición y ritualidad de los Lencas enfatiza más a 
los Ángeles del Cielo, particularmente los nueve princi-
pales llamados Apóstoles, pues asumen la tutela de la 
lluvia de manera muy parecida a la de los Tlaloques de 
la mitología Mexicana. Es sabido que todo rayo duran-
te las tormentas es un Ángel que ha “caído” al Mundo 
por disposición del mismo Dios, aunque no hay una 
explicación clara de por qué Dios hace eso con ellos. 
Al “caer”, se convierten en un peligro para los humanos, 
y cualquier persona que entre en contacto con un Án-
gel “caído” le causa enojo. Aunque el encuentro haya 
ocurrido por azar, como cuando alguien camina sobre 
un sitio donde yace un Ángel, se vuelve merecedor de 
castigo. El Ángel está en un espacio que no le corres-
ponde, por consiguiente, el transgresor deberá con-

tratar los servicios de un Tamatín para que devuelva 
al Ángel a su sitio mediante un ritual conocido como 
Levantamiento de Ángel. La tradición establece que, 
nueve—o siete—años después de realizar el ritual, sal-
drá a la superficie una pequeña hacha de piedra, co-
nocida como Piedra de Rayo y cuya forma asemeja a un 
grano de maíz, que es considerada un instrumento de 
poder. En la mitología Maya, el hacha es un atributo de 
Chaak, Dios de la Lluvia, y representa al rayo que al caer 
abre la tierra para que pueda brotar el maíz. 

He incluido en esta sección fotografías tomadas en 
dos ocasiones, ambas en 2020. Don Lucas realizó un 
Levantamiento por un rayo que “golpeó” un árbol cer-
ca de su milpa. Previamente, cuando le comenté que 
otro rayo había caído cerca del cafetal de mi esposa, 
me dijo que si traía algo de la madera del árbol golpea-
do, podíamos incluir ese Ángel en el Levantamiento. 
Colocó la madera que traje al pie de su altar hogareño. 

Don Lucas copalea (sahúma con copal) su altar hogareño, donde se encuentran los implementos necesarios para el Levantamiento de Ángel. 
Sobre el altar: copal, aguardiente, cacao, velas; abajo: madera de un árbol “golpeado” y un balde con chicha para la ofrenda; y a un lado: ramas 
de pacaya para el altar, y el ave para el sacrificio.



86 UNAH Campus Copán

Don Lucas prepara su atado ceremonial para celebrar el Levantamien-
to de Ángel cerca de su milpa. 

Don Lucas bendice los “nueves” de cacao y la panela que luego entre-
gará a doña Domitila.

Además, incluyo algunas fotografías tomadas el mismo 
año durante un Levantamiento que celebró don Lucas 
en casa de una familia en Inguanes, caserío en las fal-
das del Agusto Cerro de Manazapa. Un rayo “golpeó” 
dos árboles cerca de sus cultivos y temían que, de no 
hacer el requerido Levantamiento, sus cosechas serían 
afectadas igual que la salud familiar. Hay notables dife-
rencias entre ambas ceremonias; los Tamatines y reza-
dores tienen amplia latitud para construir sus ceremo-
nias según su visión del momento. Esto, por supuesto, 
ha sido un elemento clave para la adaptabilidad—y 
subsistencia—de la tradición Lenca.

Don Lucas comenzó sus preparativos disponien-
do todos los implementos e insumos requeridos en 
un altar hogareño. En su casa, tuvo el apoyo de doña 
Domitila Reyes, conocida Rezadora. Don Lucas con-
tó—por “nueves”—los granos de cacao que utilizarían 
en el rito, los bendijo junto a la panela y se los entregó 
a doña Domitila, quien tostó los granos, los molió com-
binó con el dulce, para luego colocar la mezcla sobre 
el altar en un pequeño huacal.  Luego, durante el ritual, 
la mezcla sería combinada con chicha y aguardiente y 
entregada como parte de la ofrenda para los Ángeles 
del Cielo y de la Tierra.

En las faldas de Manazapa, así como en su predio, 
don Lucas dirigió la construcción de un altar: un arco 
de hojas de pacaya, con nueve zomos (bromelias) en 
la parte superior, representando a los nueve Apóstoles; 
y un agujero frente al altar en el que colocó una vela 
encendida. Al centro del altar colocó una cruz muy ru-
dimentaria, confeccionada con madera encontrada en 
el mismo sito.

Dispuso los implementos y ofrendas del rito fren-
te al altar: olominas, y cacao y panela mezclados con 
aguardiente y chicha, también el pavo y el pollo que 
serían sacrificados. En Manazapa también pidió que in-
cluyeran nueve huevos. 

La ceremonia incluyó el lanzamiento de cohetes 
de vara durante momentos significativos. Los cohetes 
son particularmente relevantes para los Ángeles: su-
ben al cielo, su estruendo es similar al de los truenos, y 
el humo de la explosión se parece a las nubes, portado-
ras de lluvia. Don Lucas utilizó dos cohetes como ins-
trumentos de poder mientras desarrollaba momentos 
importantes de la ceremonia.



87UNAH Campus Copán

Frente al altar construido al pie del árbol “golpeado”, Don Lucas que-
ma copal mientras hace las invocaciones iniciales del Levantamiento. 

Don Lucas no preparó las ofrendas, delegó este tra-
bajo a varios hombres de la familia, quienes procedie-
ron bajo su dirección y con el apoyo de don Desiderio. 
Una vez lista cada ofrenda, don Lucas la bendijo e hizo 
otras invocaciones, para que luego un representante 
de la familia la ofreciera ante el altar. Primero, recibió 
un huacal lleno de agua en la que nadaban algunas 
olominas. Tomó unas con la mano, las presentó ante 
el altar; y luego procedió a distribuirlas todas entre los 
nueve zomos. 

Después, don Lucas le entregó un huacal con la 
mezcla de cacao, panela, chicha y aguardiente, la cual 
vertió en el agujero frente al altar, espacio de los Ánge-
les de la Tierra, y sobre cada uno de los zomos, repre-
sentativos de los nueve Apóstoles. En el Levantamiento 
que don Lucas celebró en su predio, fue doña Domitila 
quien vertió esta mezcla en los zomos del altar.

Posteriormente, don Lucas le pidió al jefe de familia 
tomar el recipiente con los huevos y presentarlo ante 
el altar. Don Lucas, quien sostenía un cohete de vara 
en la mano a manera de bastón de poder, los bendijo 
y le instruyó sobre cómo haría su ofrenda. Entonces, el 
hombre lanzó los huevos, estrellándolos uno por uno, 
contra el árbol golpeado. Este acto causó risas y co-
mentarios entre los asistentes, generando un momen-
to de contraste con la solemnidad del rito.

Muy a tono con la algarabía por la ofrenda de huevos, 
los participantes procedieron a compartir un vaso de 
chicha. Hubo más risas y comentarios durante el convite.

En la ritualidad Lenca—como en la de muchos 
pueblos mesoamericanos—es característica la inser-
ción de momentos de levedad y humor, confiriéndole 
a las ceremonias un carácter dual, en el que alternan lo 
sacro y lo profano, logrando así una mayor integridad 
ritual mediante el contraste entre dos opuestos com-
plementarios5.

La última ofrenda, realizada después de que com-
partieran la chicha, fue el sacrificio de dos aves, un pavo 
y un pollo. El hombre mayor, jefe de familia se encargó 
de “golpear”—perforar las venas y arterias del pescue-
zo—las aves, primero el pavo, luego el pollo, y verter 
su sangre en el agujero, del que habían sacado la vela 
encendida para colocarla a un lado. Inmediatamente 

El hijo mayor de la familia patrocinante presenta su ofrenda de olomi-
nas ante la rústica cruz del altar.

3Respecto al humor en el contexto ritual Lenca, ver la sección sobre la Carrera de Patos en mi libro Tamatines y Gracejos, ritualidades del pueblo Lenca. 
(Mancomunidad COLOSUCA / AECID – Cooperación española: Línea Creativa) 2019. El título del libro alude a esta dualidad.



88 UNAH Campus Copán

Don Lucas entrega un huacal con la mezcla de cacao, panela, chicha 
y aguardiente que se será ofrecida a los Ángeles del Cielo, representa-
dos por zomos, y a los Ángeles de la Tierra, presentes en el agujero.

El jefe de familia sostiene la cabeza del pavo ya golpeado, asegurando 
que su sangre caiga dentro del agujero frente al altar. 

Don Lucas, sosteniendo un cohete de vara como instrumento de 
poder, bendice los nueve huevos que sostiene el jefe de la familia 
patrocinadora y que luego ofrendarán a cada uno de los Apóstoles.



89UNAH Campus Copán

El jefe de familia Lanza los 9 huevos contra el árbol golpeado por el rayo en ofrenda a los Nueve Apóstoles.

Después del sacrificio de las aves, un miembro de la familia colocó plumas en cada uno de los nueve zomos.



90 UNAH Campus Copán

después de la ofrenda, los hombres participantes pro-
cedieron a desplumar las aves.

La última ofrenda, realizada después de que com-
partieran la chicha, fue el sacrificio de dos aves, un pavo 
y un pollo. El hombre mayor, jefe de familia se encargó 
de “golpear”—perforar las venas y arterias del pescue-
zo—las aves, primero el pavo, luego el pollo, y verter 
su sangre en el agujero, del que habían sacado la vela 
encendida para colocarla a un lado. Inmediatamente 
después de la ofrenda, los hombres participantes pro-
cedieron a desplumar las aves.
El hijo mayor escogió varias de las plumas más gran-
des de ambas aves, y las fue insertando entre los nueve 
zomos. Se aseguró de que todos los zomos recibieran 
plumas. Al verter la sangre en el agujero la ofrenda de 
las aves llegó a los Ángeles de la Tierra; con las plumas, 
se aseguraron de que la ofrenda también llegara a los 
Ángeles del Cielo, representados por los zomos.

Con este acto, concluyó el ritual. Por un tiempo, 
todos los participantes permanecieron alrededor del 
altar, conversando. Algunos se encargaron de llevar las 
aves ya desplumadas a la casa, donde las mujeres se 
encargarían de cocinarlas. Luego serían el plato princi-
pal en una comida ritual compartida por toda la familia 
y sus invitados.

Alrededor del altar, los participantes que perma-
necieron se encargaron de recoger todos los imple-
mentos del rito. Únicamente quedó el altar, el agujero, 
y detrás, las plumas de las aves sacrificadas. Entonces, 
don Lucas dio por concluida la ceremonia. Yo quise ha-
cer unas últimas tomas del altar ya solitario, pero don 
Lucas me lo impidió. Una vez concluida la ceremonia, 
el altar permanece en el campo hasta que la naturaleza 
lo reclame, lejos de toda intervención humana.

Pago de Agua
El agua es el único elemento que existe en los tres ni-
veles del universo Lenca: Cielo, Mundo y Tierra, y circula 
libremente entre ellos, trazando de manera metafórica, 
el conocido ciclo del agua. El agua indispensable para 
la agricultura, base de la cultura Lenca, y la cosmovi-
sión Lenca la ubica dentro de un complejo esquema 
de influencias espirituales. Todo aspecto de la natura-
leza está bajo la tutela de Divinidades u otros seres es-
pirituales. Así, cada quebrada, río, vertiente, laguna, etc. 

Don Desiderio se prepara a hacer las invocaciones previas a oficiar un 
Pago de Agua. Enciende una vela frente al altar hogareño arreglado 
para la ceremonia. Sobre la mesa está su atado ceremonial y otros im-
plementos rituales; a su izquierda, la cruz, ramas de pacaya y las flores 
para el altar de campo.



91UNAH Campus Copán

tiene un guardián espiritual, un dueño. Pero el patrón 
tiene mucha amplitud y las diversas formas del agua 
pueden encontrarse bajo la tutela—a veces conflictiva, 
o complementaria—de varias Divinidades. La Virgen, 
mostrando rasgos compartidos con Chalchiuhtlicue, 
esposa de Tlaloc, Dios de la Lluvia Mexicano, tiene la 
tutela de las vertientes y las aguas superficiales. Tanto 
ella como Tlaloc recibían el sacrificio de niños, con fre-
cuencia ahogados ritualmente6. Es muy importante el 
hecho de que Chalchiuhtlicue reside en Tlalocan, un 
sitio de grandes abundancias ubicado dentro de una 
montaña, donde van a residir los muertos por ahoga-
miento.

En Yamaranguila, como en otras comunidades de 
tradición Lenca, todo el mes de mayo es dedicado a 
la Virgen, cuya celebración incluye la ofrenda diaria de 
flores frescas. El Día de la Cruz, celebrado el día tres, tie-
ne fuertes asociaciones con la lluvia y el resurgimiento 
de la vida después de los meses de época seca7.

Las quebradas aparecen en ocasiones como seres 
vivos, y por lo tanto, espirituales. Lagunas, ríos y que-
bradas con frecuencia están bajo la guardia de una ser-
piente, conocida como la Sierpe (o Sierpa), que en algu-
nas versiones tiene cuernos8, y es representada como 
un ser muy, muy antiguo, que quizá date de la época 
de la Conquista o antes.

Sin embargo, el dominio de cada dueño no es un 
área cerrada o exclusiva, y varias fuerzas espirituales 
pueden tener poder sobre algún aspecto del agua en 
un momento determinado. La lluvia, así como las nu-
bes, tienen a los Ángeles como sus Divinidades tute-
lares. Sin embargo, una lluvia desequilibrada—sequía 
o inundación—puede ser consecuencia del castigo de 
algún ser espiritual por una transgresión—voluntaria o 
involuntaria—o simplemente un azar o capricho. 

En esta sección presento dos casos muy distintos y 
contrastantes de Pago de Agua. El primero, celebrado 

El altar y alisto para el inicio del Pago. Incluye: atado ceremonial con 
velas y copal, la cestita con un huevo y copal, una botella con agua 
bendita, el copalero con carbón.

La madre afectada por las vertientes y algunos niños de la familia ob-
servan a don Desiderio mientras dispone los implementos rituales y 
adorna el altar con flores.

6La Liwa Mairin, Divinidad femenina tutelar de las aguas en la cultura no – mesoamericana de los Miskitu, así como la Sirena, figura de la mitología indígena 
y mestiza, comparten este patrón de ahogamiento de niños.
7Ver Tamatines y Gracejos para un registro y análisis de la celebración del Mes de las Flores, así como del Día de la Cruz en Lepaterique, Francisco Morazán, 
una comunidad de tradición Lenca.
8Para información y análisis más detallado sobre el agua en la cosmovisión Lenca, ver mi conferencia, presentada en el Patriforo del Centro de Arte y Cul-
tura de la UNAH en marzo de 2021: https://www.facebook.com/CAC.UNAH/videos/924230311484671/?comment_id=926160204625015&locale=bg_BG 
La serpiente con cuernos asociada al agua es una figura que aparece en casi todo el continente americano. Hay representaciones excepcionales de ella en 
el arte rupestre hondureño, por ejemplo, en la Cueva Pintada, cerca de Marcala, La Paz.



92 UNAH Campus Copán

por don Desiderio en 2019, por encargo de una familia; 
y el segundo, celebrado personalmente por don Lucas 
en 2021, en la quebrada que pasa cerca de su casa. Las 
dos ceremonias difieren considerablemente en forma 
y contenido, lo cual, reitero, muestra la latitud de la que 
gozan los Tamatines al realizar sus diligencias, y mues-
tran un elemento clave para la persistencia de la cultu-
ra Lenca.

Don Desiderio recibió la visita de una familia en 
la Auxiliaría de la Vara Alta. La mujer había sufrido ya 
tres abortos, por lo que acudió a una Tamatina quien 
consultó al tabaco y pudo diagnosticar que la causa era 
el castigo impartido por dos fuentes de agua situadas 
en su propiedad, muy cerca de su casa. Según la con-
sulta, la vertiente estaba molesta porque no se le había 
cumplido con el debido pago ritual. Cabe reiterar que 
el hecho de que una vertiente provoque abortos como 
castigo sigue un patrón firmemente establecido en la 
religiosidad mesoamericana.

Conversaron detenidamente y pronto fijaron fecha 
para cumplir la obligación ritual, y don Desiderio les 
explicó los requerimientos. Al día siguiente, don Des-
iderio oró frente al altar de las Majestades (Varas Altas) 
antes de trasladarnos con toda la familia a su casa, a 
unos kilómetros al noroeste de Yamaranguila, hacia 
tierras bajas. La casa estaba preparada para un evento, 
con un altar bien arreglado en una esquina que podría 
considerarse un santuario familiar, y había mucho mo-
vimiento en la cocina.

Don Desiderio se dirigió al altar, donde encontró 
velas, copal, y otros implementos para el rito; junto al 
altar se encontraba una cruz grande de madera, ramas 
de pacaya y una canasta con flores para la construcción 
del altar de campo. Después de realizar una serie de 
invocaciones, pidió a varios miembros de la familia que 
llevaran la cruz, pacaya y flores al sitio donde celebra-
rían el Pago. 

Las dos vertientes de agua estaban a corta distan-
cia de la casa, y su agua era captada en sendos reser-
vorios excavados en la falda de la loma. Don Desiderio, 
con alguna ayuda de miembros de la familia, construyó 
el altar a pocos metros del agua. Siguió el patrón tradi-
cional de una estructura en arco, hecho con ramas y 
recubierto con hojas de pacaya, pero lo decoró única-
mente con flores; no colocó zomos ni excavó un aguje-

Don Desiderio coloca, con mucho cuidado, la ofrenda del huevo abi-
erto frente al altar 

El altar hogareño después del Pago de Agua.



93UNAH Campus Copán

ro frente al altar, como suele ocurrir en Composturas y 
Pagos. Una vez construido el altar, el grupo regresó a la 
casa, donde don Desiderio hizo algunas breves invoca-
ciones frente al altar antes de tomar su atado y demás 
implementos rituales. 

Regresaron entonces al sitio ritual, y él dispuso 
los distintos implementos frente al altar. Marcando 
una diferencia más con otros rituales Lencas, no trajo 
aguardiente ni un ave como ofrenda; incluyó más bien 
una botella con agua bendita y una pequeña canasta 
que contenía un huevo. Después de colocar los imple-
mentos del rito, esparció bastantes flores frente al altar, 
formando una especie de alfombra que delimitaba el 
espacio ritual.

Inició entonces sus invocaciones y rezos, recitando 
mientras quemaba copal. Para culminar esta etapa de 
la ceremonia, tomó el huevo y, con mucho cuidado, 
golpeó su parte superior y la removió, dejándolo ente-
ro pero abierto. Lo colocó delicadamente frente al altar, 
evitando que cayera y se derramara. Esta fue la ofrenda 
principal presentada ante el altar. Su simbolismo resul-
taba evidente, como lo era su efecto deseado: ofrecía 
ante la Divinidad tutelar de las vertientes un huevo, 
una vida en potencia, para que, en reciprocidad, ella ya 
no tomara la vida que la pareja dueña de casa pudiera 
engendrar.

Acto seguido, don Desiderio le dio el copalero de 
barro al jefe de familia y tomó la botella de agua ben-
dita. Juntos realizaron un recorrido alrededor de am-
bos reservorios. El hombre caminaba detrás de don 
Desiderio moviendo el copalero para que el aromático 
humo saturara el ambiente. Don Desiderio recitaba sus 
rezos e invocaciones mientras vertía pocos de agua en 
su mano ahuecada y la regaba, asegurando que tam-
bién cayera dentro del agua de los reservorios. 

Al concluir la ronda, don Desiderio regresó al altar. 
Tomó el copalero recitó rezos e invocaciones mientras 
sahumaba el sitio ritual. Inmediatamente continuó 
sus oraciones, ahora utilizando dos cohetes de vara a 
manera de bastón de poder, haciendo suaves gestos 

El altar hogareño después del Pago de Agua.

sobre las distintas partes del altar. Con el lanzamiento 
de los cohetes concluyó el ritual junto a las vertientes. 

Tomó su atado ceremonial, que descansaba al pie 
de la cruz, y los demás implementos, dejando única-
mente el altar, la alfombra de flores y la ofrenda del 
huevo abierto. Todo el grupo caminó lentamente de 
regreso a la casa con don Desiderio a la cabeza. Al en-
trar, se dirigió al altar hogareño, donde encendió varias 
velas y colocó su atado ceremonial y los implementos 
rituales que no se habían consumido. Pronunció unas 
oraciones, se quedó brevemente en silencio y luego 
giró hacia la familia que le esperaba. Sonriente, declaró 
concluido el Pago de Agua. El silencio cedió a los co-
mentarios alegres, y los olores que llegaban desde la 
cocina anunciaban un próximo almuerzo compartido. 

Don Lucas tuvo una revelación9 en sueños, así 
supo que los males que él y su familia estaban sufrien-
do eran un castigo de la pequeña quebrada que pasa 
muy cerca de su casa. El daño más doloroso para él ha-
bía sido la muerte de un pariente muy cercano y que-

9La revelación es un medio de adivinación y diagnóstico onírico muy favorecido entre los Lencas. Las Divinidades u otros seres espirituales pueden transmitir 
cierta información cifrada a través de los sueños. Cualquier persona puede recibir la información e interpretarla, al menos parcialmente, según sus cono-
cimientos culturales. Sin embargo, su significado profundo es accesible únicamente a personas como los Tamatines que han recibido el don que les faculta 
para interpretarla. La recepción de la información puede ser involuntaria, mediante un sueño cualquiera, o ser solicitada por un/a especialista mediante 
oración o ritual.



94 UNAH Campus Copán

rido, alguien que le apoyaba mucho. El sueño le indicó 
que la quebrada estaba molesta porque él no le había 
hecho el debido Pago. La única solución era realizar el 
Pago cuanto antes.

Se propuso celebrar el ritual el Tres de Mayo, fecha 
festiva muy propicia por estar asociada con el agua, 
particularmente las primeras lluvias. La coincidencia le 
motivó a introducir un nuevo elemento que, a pesar de 
no ser tradicional, coincide perfectamente con la línea 
tradicional: iniciaría el ritual bañando la cruz principal 
de su altar hogareño. 

Antes de comenzar los preparativos para el Pago, 
don Lucas entró a su habitación y se dirigió a su pe-
queño altar, sobre el cual tenía una cruz de madera que 
colgaba de una viga del techo. Se paró frente al altar, 
adoptó una actitud de concentrada devoción, y co-
menzó una serie de rezos e invocaciones en las que ha-
bló de varias cosas—espirituales, personales, de la co-
munidad—, pero siempre retornando al tema del agua. 

Al concluir, descolgó la cruz, tomándola con ternu-
ra. Tenía al pie de la mesa del altar una pequeña paila 
plástica y junto a ella un recipiente con agua. Se aga-
chó, poniéndose en cuclillas y colocó la cruz en el cen-
tro de la paila, manteniéndola siempre vertical. Tomó 
un poco de agua en la cuenca de su mano y la vertió 
delicadamente sobre la cruz mientras recitaba un rezo 
que, evidentemente, componía al momento. Frotaba 
la cruz como quien baña a un niño y vertía más agua 
sobre ella. Estaba claro: le daba agua a la cruz para que 
ella correspondiera con aguas lluvias. Tradicionalmen-
te, el Tres de Mayo marca el inicio de la temporada 
de lluvias y siembra; la gente “viste” la cruz con flores, 
creando la maravillosa metáfora de la cruz que retoña 
y se convierte así en el árbol de la vida. Concluido el 
baño de la cruz, don Lucas la envolvió en un manto 
blanco que tenía sobre el altar y la secó Él mismo se-
ñaló que la bañaba y secaba como quien cuida de un 
niño, y recordó que a todos los presentes nos habían 
cuidado así. Arregló la manta al fondo del altar, y sobre 
ella colocó la cruz de tal manera que quedara arropa-
da pero siempre visible. Con esto dio por concluida la 
ceremonia y se dispuso a iniciar los preparativos para 
el Pago.

Levantó las cobijas de una de las camas de su dor-
mitorio, revelando dos cubetas que había debajo. Las 

sacó y las dejó en el piso frente al altar, indicando que 
la más grande contenía chicha y la otra las olominas 
requeridas para el Pago. Alegremente, anunció que ya 
estaba fuerte y explicó cómo había hecho la chicha—
de maíz, complementado con duraznos—y cómo esta 
sería recibida por los Ángeles. Hablaba mientras tras-
vasaba del balde grande a uno más pequeño la chi-
cha que llevaría al sitio ritual. Por momentos pasaba de 
simple explicación a un murmullo religioso, espiritual. 
No le dio mucha atención al balde pequeño, en el que 
una buena cantidad de olominas nadaban en un agua 
lechosa. 

Se sentó en la cama y abrió una bolsa plástica que 
contenía semillas de cacao, sacó unas pocas y contan-
do por nueves, las depositó en un huacal. Le llevó las 
semillas a una mujer, pariente suya, que las esperaba 
afuera, en el área de cocina donde tenía ya el fogón ca-
liente. Ellas las tostó sobre la plancha metálica, movién-
dolas para asegurar que se tostaran de manera unifor-
me, y las molió. Cuando don Lucas recibió la pasta de 
cacao, dispuso salir hacia la quebrada. Don Desiderio 
lanzó un cohete de vara cuyas explosiones rebotaron 
entre los cerros, anunciando a toda la comunidad que 
algo importante se celebraba en casa de “don Luquitas”. 

Don Lucas, don Desiderio y algunos miembros de 
la familia de don Lucas se dirigieron a la quebrada, car-
gando los implementos del ritual, incluyendo el gallo 
que sería sacrificado y un recipiente con varios litros de 
agua un tanto turbia. Una vez en el sitio, a pocos me-
tros de la quebrada, don Desiderio asumió la dirección 
del levantamiento del altar, encargándose él mismo de 
buena parte de la construcción. El altar se conformó 
al patrón acostumbrado para Composturas y Pagos, 
aunque incluyó algunas variantes. Levantó una arma-
zón de palo que culminaba en un arco, lo recubrió con 
ramas de pacaya, y distribuyó nueve zomos en el arco. 
Luego decoró el altar con flores; hortensias que había 
traído desde su casa en la montaña de Azacualpa de 
Yamaranguila, una zona muy lluviosa.

Mientras don Desiderio construía la armazón, don 
Lucas colocó tres zomos, más grandes que los del arco 
y decorados con una rama de pacaya, directamente 
sobre la tierra al pie del altar; estos también fueron 
decorados con flores. Dispuso cuidadosamente los im-
plementos e insumos rituales frente al altar; colocó el 



95UNAH Campus Copán

Don Lucas en su casa, junto a su altar hogareño en el cual ya se ven 
algunos de los implementos para el Pago de Agua. Frente a él está el 
gallo que sería ofrecido como primicia durante el ritual.

Don Lucas baña la cruz principal de su altar hogareño en celebración 
del Tres de Mayo, Día de la Cruz, antes de dirigirse a la quebrada a 
hacer el Pago de Agua.



96 UNAH Campus Copán

de construir el altar; ocasionalmente interrumpía sus 
devociones para dar alguna instrucción. Cuando don 
Desiderio dio por terminado el altar, don Lucas le ins-
truyó que escarbara dos agujeros enfrente, al pie.

Casi todos los altares Lencas llevan un agujero al 
frente, donde se depositan las primicias, como suelen 
llamar las ofrendas a las Divinidades. Que este tuviera 
dos implicaba un propósito—y un significado—distin-
to al de otras ceremonias. Don Lucas explicó posterior-
mente que el de la izquierda era para los Ángeles del 
Cielo, y el de la derecha para los de la tierra; ambos reci-
birían primicias, pero no iguales. Los Ángeles del Cielo 
tienen la lluvia bajo su tutela, la quebrada, siendo agua 
que corre libremente por la superficie, le corresponde 
a los de la Tierra. 

Era notoria la falta de una cruz en todo el espacio 
ritual. Mientras don Desiderio comenzaba a excavar, 
don Lucas, sin interrumpir sus invocaciones, comenzó 
a mezclar la chicha, aguardiente y cacao para la ofren-
da, y dejó dos tazas con la mezcla frente al altar. Una 
vez listo el primer agujero, colocó una vela encendida 

Una pariente de don Lucas tuesta los granos de cacao que luego mol-
erá para mezclar con la chicha y el aguardiente para la ofrenda.

Don Lucas coloca una vela encendida en el agujero de los Ángeles del Cielo mientras don Desiderio termina el de los Ángeles de la Tierra. 
Nótese los zomos grandes al pie del altar, el balde rosado, con olominas, y el verde, con chicha. Detrás de don Desiderio, los cohetes de vara.

bote grande que contenía agua un tanto turbia a un 
lado, hacia atrás, cerca de los zomos grandes. Comenzó 
sus rezos e invocaciones aún antes de que terminaran 



97UNAH Campus Copán

adentro, luego hizo lo mismo con el segundo. Para ce-
rrar esta etapa del rito, tomó dos cohetes y realizó con 
ellos una serie de gestos sobre todo el altar, bendicien-
do e invocando. Le entregó los cohetes a don Deside-
rio, quien tomó posición detrás del altar y los lanzó. 

Inmediatamente después, don Lucas instruyó a 
don Desiderio que comenzara la entrega de las pri-
micias. Mientras don Lucas continuaba rezando y 
copaleando, él tomó el balde con las olominas y fue 
distribuyéndolas entre los nueve zomos; concluyó de-
positando olominas en los zomos de la Tierra. Así, la 
vida y el sustento que nos dan las aguas le fue devuelto 
a los Ángeles providentes. Inmediatamente tomó una 
taza con la mezcla preparada por don Lucas y vertió un 
poco sobre cada zomo.

Don Lucas entonces instruyó a don Desiderio que 
vertiera toda la segunda taza de la mezcla en el agujero 
de los Ángeles del Cielo. Acto seguido, siguiendo ins-
trucciones de don Lucas, don Desiderio tomó el bote 
lleno de agua turbia que habían colocado junto al al-
tar, y siguiendo instrucciones, vertió rápidamente casi 
todo su contenido en el agujero de los Ángeles de la 
Tierra. Don Lucas le pidió que dejara solo un poco para 
los Ángeles del Cielo. El agua que utilizaran debía venir 
de una quebrada ya compuesta ritualmente, y debía ser 
lo más natural posible, conteniendo todas las impure-
zas, como arena y materia orgánica. Este acto com-
pleta metafóricamente el ciclo del agua: el agua de la 
quebrada va a los Ángeles de la Tierra, sus guardianes, 
pero un poco también le corresponde a los Ángeles 
del Cielo, pues la lluvia alimenta las aguas superficiales 
y subterráneas. Y a su vez, estas suben como nubes y 
alimentan la lluvia. Pero el ciclo debía ser cerrado con 
agua ritualmente pagada. 

Esta etapa de entrega de primicias concluyó con 
el sacrificio del gallo. Uno de los asistentes, que había 
estado custodiando al ave, se la trajo a don Desiderio, 
quien había preparado un chuzo (punzón) de madera, 
pues tradicionalmente las aves no pueden ser sacrifica-
das con un implemento metálico. Le perforó los vasos 
del pescuezo, y la sangre brotó copiosamente. Don Lu-
cas le indicó con cierta urgencia que la sangre debía 
caer en el agujero de los Ángeles de la Tierra. La sangre 
se mezcló con la tierra suelta de la excavación y tornó 
rojiza el agua de la quebrada compuesta.

Don Desiderio vierte la mezcla de chicha, aguardiente y cacao sobre 
los nueve zomos.

Don Lucas vierte agua traída de una fuente ya compuesta en el agu-
jero de los Ángeles de la Tierra; solamente vertió un poco en el de 
los Ángeles del Cielo. (Captura de un cuadro de video. Cámaras: Sofía 
Travieso Pérez.)

Una vez sacrificado el ave, el ritual estaba prácti-
camente concluido. Únicamente faltaba colocar una 
cruz elaborada con alguna rama encontrada en el sitio. 
Don Lucas tomó dos ramas bastante pequeñas y las 
ató. Mientras armaba la cruz, habló del significado que 
el ritual tenía para él, y recordó a su difunto pariente, 
quien había sido el dueño de la tierra por donde pasa 



98 UNAH Campus Copán

la quebrada y donde él tiene su casa. Recordó también 
su trayectoria religiosa y enfatizó la fortaleza de su fe. 
Al terminar, colocó la pequeña cruz al pie del altar. 
Justo entonces, se acercó don Desiderio con una cruz 
que había confeccionado, mucho más grande que la 
de don Lucas, más alta que el altar. “¡Esta sí es la Santa 
Cruz!!” anunció sonriente. Todos los asistentes, inclu-
yendo a don Lucas, reímos por su ocurrencia.

El altar de este Pago de Agua no incorporó una 
cruz desde el inicio, como sí ocurre en otros rituales. 
Esto tiene sentido: la quebrada estaba bajo el dominio 
de espíritus que habían causado mucho daño, estaban 
en desarmonía con otros sitios bajo la tutela de las Divi-
nidades como los Ángeles y la Virgen. Don Lucas colo-
có la cruz al pie del altar, cerca de los agujeros para los 
Ángeles, hasta que la quebrada había sido compuesta 
mediante el Pago. 

Usualmente, las ceremonias Lencas cierran con los 
participantes compartiendo ritualmente un huacal o 
una taza de chilate, un atol de maíz al que le mezclan 
cacao molido con panela. Don lucas dispuso simbólica-
mente varios huacales de chilate, también considerado 
parte de la ofrenda, en la mesa de su altar hogareño. 
Su altar personal se abre al mismo espacio sacro que el 
que había quedado atrás, cerca de la quebrada, donde 
los humanos no debían acercarse, pues pertenece ya al 
dominio espiritual.

Don Desiderio vierte la sangre del ave sacrificada en el agujero de los 
Ángeles de la Tierra.

Huacales de chilate dispuestos sobre el altar hogareño de don Lucas, 
marcando el cierre del Pago de Agua.





Ruta
INTERIOR

Mujer Garífuna, grupo de Danza El Pescado, 
Santa Fe, Colón, Honduras. 

Foto: Rubén Darío Paz©


